
Dani Kranz

Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 
1945

Konversion vom Judentum zum Christentum galt historisch oft als Mittel, 
gesellschaftliche Marginalität in christlich dominierten Kontexten zu 
überwinden; dieses Muster bestand bis 1945 fort. Der Übertritt zum Judentum 
hingegen ist ein kontroverses und wenig erforschtes Phänomen. Auf Basis 
ethnographischer Forschung argumentiere ich, dass Konversion nicht auf 
religiöse Konversion beschränkt bleiben darf, sondern auch soziale 
Formenumfasst. Im Rahmen der Critical Heritage Studies zeigt sich 
Konversion als soziales Ereignis, das bedeutsam für die jüdische Gemeinschaft 
ist.

Historically, conversion from Judaism to Christianity was often seen as a 
means of overcoming social marginalisation in Christian-dominated contexts; 
this pattern continued until 1945. Conversion to Judaism, on the other hand, is 
a controversial and little-researched phenomenon. Based on ethnographic 
research, I argue that conversion encompasses not only religious 
transformation, but also social forms. In the context of critical heritage 
studies, conversion emerges as a social event that generates meanings for the 
Jewish community.

Erste Erkundungen: Versionen der Konversion
Historisch versprach die Konversion vom Judentum zum Christentum in christlichen 

Mehrheitsgesellschaften  in  vielen  Lebensbereichen  das  Ende  gesellschaftlicher 
Marginalisierung1 –  ein  Muster,  das  sich  nach  1945  änderte.2 In  einem  grundlegend 
veränderten  gesellschaftlichen  Kontext  konvertieren  weniger  Juden  zu  anderen 
Religionen,  während  mehr  Nichtjuden  den  Wunsch  äußern,  Juden  zu  werden. 
Deutschland bildet hierbei  keine Ausnahme, wobei die Konversion zum Judentum ein 
Spannungsfeld bleibt,3 das stark von der nationalsozialistischen Vergangenheit und von 
den  angespannten  Beziehungen  zwischen  jüdischer  und  nichtjüdischer  Bevölkerung 

1 Endelman, Todd M.: Leaving the Jewish Fold: Conversion and Radical Assimilation in Modern Jewish History. Princeton 
2015.
2 Parfitt, Tudor/Fischer, Netanel (Hg.): Becoming Jewish: New Jews and Emerging Jewish Communities in a Globalized 
World. Newcastle upon Tyne 2016.
3 Steiner, Barbara: Between Guilt and Repression: Conversion to Judaism after the Shoa, in: Dorchain, Claudia 
Simone/Wonnenberg, Felice Naomi (Hg.): Contemporary Jewish Reality in Germany and Its Reflection in Film. 
Berlin/Boston 2013, S. 123–138, https://doi.org/10.1515/9783110265132.123; Steiner, Barbara: Die Inszenierung des Jüdischen. 
Konversion von Deutschen zum Judentum nach 1945. Göttingen 2015; Steiner, Barbara: „The German Desire to be Jewish“: 
Conversions of Non-Jewish Germans to Judaism after 1945, in: Parfitt, Tudor/Fisher, Netanel (Hg.): Becoming Jewish: New 
Jews and Emerging Jewish Communities in a Globalized World. Newcastle upon Tyne 2016, S. 156–166; Rau, Vanessa: 
Between Symbolic Distancing and Following Desires: Conversion to Judaism among Women in Germany, in: Religion and 
Gender 13 (2023), 2, S. 162–183, https://doi.org/10.1163/18785417-01302008.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 1

https://doi.org/10.1515/9783110265132.123


geprägt  ist  –  Spannungen,  die  seit  dem  7.  Oktober  2023  besonders  deutlich  zutage 
getreten sind.

Die Konversion zum Judentum im Nachkriegsdeutschland ist bislang unzureichend 
erforscht.  Ziel  meines  explorativen  Beitrags  ist  es  daher,  drei  zentrale  Sphären 
darzustellen:  Erstens wird die Konversion nach 1945 mit einem besonderen Fokus auf 
emotionsgeschichtliche  Aspekte  betrachtet.  Zweitens  erfolgt  eine  erste  Analyse  der 
Wirkung von Konvertiten auf jüdische Gemeinschaften sowie ihrer Beiträge innerhalb 
dieser  Communities  wie  auch  in  der  Gesamtgesellschaft.  Drittens  wird  die  Rolle  von 
Konvertiten  innerhalb  jüdischer  Familien-  und  Verwandtschaftssysteme  thematisiert. 
Diese drei Bereiche werden durch die Perspektive der Critical  Heritage Studies (CHS) 
miteinander verknüpft.

In  diesem  Zusammenhang  gilt  es  insbesondere,  Übergänge  und  Schnittmengen 
zwischen  religiöser  und  sozialer  Konversion4 einerseits  sowie  jüdischer  Interessen-
vertretung  und  Lobbyarbeit  andererseits  (adjunct  conversion5)  herauszuarbeiten.  Die 
Grenzen  zwischen  diesen  Kategorien  sind  oft  fließend;  nichtjüdische  Individuen 
durchlaufen  langjährige  Prozesse,6 wobei  nur  die  religiöse  Konversion  gemäß  der 
Halacha den formalen jüdischen Status verleiht – einen Status, den nicht jeder soziale 
oder adjunct convert anstrebt.

Die  verschiedenen  Formen  der  Konversion  werden  im  Rahmen  der  CHS 
konzeptualisiert, da sie sowohl das gelebte religiöse Judentum als auch alltagspraktische 
Dimensionen  jüdischer  Kultur  beeinflussen7 und  darüber  hinaus  soziale  und 
gesellschaftliche8 Resonanz entfalten.9 Konversion muss als soziales Ereignis verstanden 
werden, das Bedeutung und Konsequenzen für ganze Gemeinschaften hat und nicht bloß 
einen Statuswechsel vom Nichtjuden zum Juden darstellt. Die CHS betonen, dass heritage 
nicht  gegeben  ist,  sondern  produziert  wird,  dass  Prozesse  der  heritagisation  aktiv 

4 Cohen, Asher: Israeli Assimilation: The Absorption of Non-Jews into Israeli Society and Its Influence on the Collective 
Identity. Ramat Gan 2002 [Hebräisch].
5 Das englische Wort adjunct hat im Deutschen mehrere Bedeutungen. Ich verstehe unter „adjunct conversion“ eine informelle 
Konversion – sei es eine partielle, in der bestimmte Praktiken oder religiöse Vorstellungen/Motive aus dem Judentum 
übernommen und gelebt werden, sei es eine funktionale, die pragmatisch oder sozial motiviert ist –, die auf 
Berührungskontexten über soziale oder berufliche Beziehungen beruht und individuell oder mit anderen adjunct converts 
ausgelebt wird, ohne dass eine Paar-, Familien- oder Verwandtschaftsbeziehung zu einem Juden besteht.
6 Böing, Itai: Dazugehören: Ein deutsch-jüdisches Leben. Leipzig 2025.
7 Czimbalmos, Mercédesz: Rites of Passage: Conversionary In-Marriages in the Finnish Jewish Communities, in: Journal of 
Religion in Europe 14 (2021), 1–2, S. 1–27, https://doi.org/10.1163/18748929-20211502; Czimbalmos, Mercédesz: „Doing 
Judaism“ for Family Unity: Conversionary In-Marriages in the Jewish Community of Helsinki in the 1970s, in: Hartman, 
Harriet (Hg.): The Jewish Family in Global Perspective. Heidelberg 2024, S. 161–185, https://doi.org/10.1007/978-3-031-
45006-8_8.
8 Ein Beispiel hierfür wäre etwa, dass nichtjüdische Experten und Laien ‚judaisierende Milieus‘ bilden und ‚das‘ Judentum 
an Nichtjuden vermitteln oder bestimmte, oft symbolische Anteile hervorheben. Siehe dazu Bodemann, Y. Michal: In den 
Wogen der Erinnerung. Jüdische Existenz in Deutschland. München 2002. Der Judaist Andreas Lehnardt befand dies als 
charakteristisch für die Judaistik in Deutschland nach 1945, in der aufgrund des Fehlens von Juden eine „christlichen 
Judaistik“ entstanden war; siehe Lehnardt, Andreas: Einleitung, in: Lehnardt, Andreas (Hg.): Judaistik im Wandel. Berlin 
2017, S. 1–2, hier S. 2. Dieser Zustand wird von Juden in der Gegenwart kritisiert, da es in Deutschland gegenwärtig zum 
ersten Mal seit der Shoah wieder eine kritische Masse an jüdischen Judaisten oder anderen relevanten Experten gibt; siehe 
dazu Kranz, Dani/Ross, Sarah M.: Jewish Empowerment in the German Academic Space: Tectonic Shifts in the Jewish 
Arena after 1990, in: Contemporary Jewry 45 (2025), 13, https://doi.org/10.1007/s12397-024-09625-y.
9 Buckser, Andrew: Social Conversion and Group Definition in Jewish Copenhagen, in: Buckser, Andrew/Glazier, Stephen 
D. (Hg.): The Anthropology of Religious Conversion. Lanham 2003; Yang, Fenggang/Abel, Andrew S.: Sociology of Religious 
Conversion, in: Rambo, Lewis R./Farhadian, Charles E. (Hg.): The Oxford Handbook of Religious Conversion. Oxford 2014, 
S. 140–163, https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780195338522.013.006.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 2

https://doi.org/10.1007/s12397-024-09625-y
https://doi.org/10.1007/978-3-031-45006-8_8
https://doi.org/10.1007/978-3-031-45006-8_8
https://doi.org/10.1163/18748929-20211502


verlaufen  und  dass  sie  ebenso  mit  Erinnern  und  Vergessen  verbunden  sind  wie  mit 
Entscheidungen darüber, was weitergegeben und was verworfen wird. Heritage darf dabei 
nicht  mit  dem  deutschen  Begriff  Erbe  gleichgesetzt  werden,  der  auf  materielles, 
unbewegliches Gut verweist. Vielmehr entspricht heritage eher dem hebräischen moreshet, 
das auf der Logik des Tradierens le’dor va‘dor – von Generation zu Generation – basiert, 
über die jüdische Praxen, Lebenswelten, aber auch Basales oder scheinbar Banales wie die 
Zubereitung  und  Zusammensetzung  von  Gerichten  weitergegeben  werden.  Heritage/
moreshet ist immer lebensweltlich, es ist nie den Lebenden um deren Interpretationen von 
heritage/moreshet enthoben  und  nie  auf  die  Vergangenheit  oder  materielles  Erbe 
beschränkt.10 Diese Perspektive eignet sich besonders für die Analyse von Konversion und 
heritage, da Konvertiten aktiv an heritagisation-Prozessen beteiligt sind und diese mit-
gestalten. Heritage – oder moreshet – ist deshalb immer geteilt und Ausdruck verflochtener 
Vergangenheit und Gegenwart, was allerdings nicht über Machtungleichheiten zwischen 
den  stake  holdern,  in  diesem  Beispiel  die  jüdische  Minderheit  und  die  nichtjüdische 
Mehrheit, hinwegtäuschen soll.

Die  CHS  verstehen  heritage entsprechend  als  lebendiges  Erbe,  das  in  Macht-
verhältnisse  eingebettet  ist  und  ausgehandelt  wird.11 Um  diesen  Aspekt  konsistent 
darzustellen,  verwende  ich  im  Folgenden  durchgehend  den  Begriff  heritage.  Darüber 
hinaus  orientiert  sich  meine  Herangehensweise  an  der  UNESCO-Empfehlung  zur 
Bewahrung  der  traditionellen  Kultur  und  Folklore.12 Jüdische  Folklore  und  populäre 
Kultur werden dabei als integraler Bestandteil von jüdischer heritage verstanden – jenseits 
dessen,  was  als  hochkulturelles  Erbe  in  Form  religiöser  Schriften  oder  materieller 
Zeugnisse gilt. Zwar bilden Texte die Grundlage interpretativer Auseinandersetzungen,13 
doch sind es Alltagspraktiken jüdischer Folklore und populärer Kultur, die im lebendigen 
immateriellen  heritage substanziell  sind. Daraus folgt,  dass lebende Juden bestimmen, 
was  als  jüdisches  heritage gilt  –  auch  gerim,  religiöse  Konvertiten,  oder  soziale 
beziehungsweise  adjunct  converts leisten dabei  relevante  Beiträge,  die  jedoch durchaus 
ambivalent sein können.

Diese  Komplexität  wird  auch  in  der  UNESCO-Konvention  zur  Bewahrung  des 
immateriellen Kulturerbes reflektiert:

Th[e] intangible cultural heritage, transmitted from generation to generation, is 
constantly  recreated  by  communities  and  groups  in  response  to  their 
environment, their interaction with nature and their history, and provides them 

10 Diese Herangehensweise wurde von dem heritage-Forscher Rodney Harrison entwickelt, der geteilte Landschaften in 
New South Wales, Australien, untersuchte und dabei herausarbeitete, dass Aborigines und settler Australians eine geteilte, 
wenn auch nicht unbedingt harmonische Geschichte mit der von Schafzucht geprägten Landschaft verbindet; siehe 
Harrison, Rodney: Shared Landscapes: Archaeologies of Attachment and the Pastoral Industry in New South Wales. Sydney 
2004.
11 Siehe Harrison, Shared Landscapes, 2004; Smith, Laurajane: Uses of Heritage. London/New York 2006, 
https://doi.org/10.4324/9780203602263.
12 UNESCO: Recommendation on the Safeguarding of Traditional Culture and Folklore adopted by the General Conference 
at its twenty fifth session 1989, online unter: 
https://www.univeur.org/cuebc/downloads/PDF%20carte/80.%201989%20UNESCO%20Recommendation.PDF 
[15.08.2024].
13 Primiano, Leonard Norman: Vernacular Religion and the Search for Method in Religious Folklife, in: Western Folklore 54 
(1995), 1, S. 37–56, https://doi.org/10.2307/1499910.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 3

https://www.univeur.org/cuebc/downloads/PDF%20carte/80.%201989%20UNESCO%20Recommendation.PDF


with  a  sense  of  identity  and  continuity,  thus  promoting  respect  for  cultural 
diversity and human creativity.14

Der vorliegende explorative Beitrag befasst sich daher mit Fragen, die unmittelbar die 
Resilienz  jüdischer  Gemeinschaften  und  Lebenswelten  betreffen.  Die  drei  genannten 
Sphären – Konversion im Kontext  der Emotionsgeschichte,  religiöse und/oder soziale 
Konversion und ihre Auswirkungen auf jüdische Gemeinschaften sowie Lobbyismus und 
Aktivismus  von  adjunct  converts und  schließlich  die  Rolle  religiöser  und  sozialer 
Konversion in Familien- und Verwandtschaftssystemen – greifen auf unterschiedliche 
Weise auf Jewish heritage zurück.

Im Folgenden werden Gemeinsamkeiten, Unterschiede und Schnittmengen zwischen 
religiösen,  sozialen  und  adjunct  converts sowie  die  daraus  entstehenden  emotionalen 
Gemeinschaften  in  den  Blick  genommen.  Forschung  zur  Zugehörigkeit  zu  jüdischen 
Gemeinschaften ohne giyur (religiöse Konversion) existiert für die ehemalige Sowjetunion 
(FSU),15 die Vereinigten Staaten16 sowie Israel.17 Für Deutschland stellt  dies bislang ein 
Forschungsdesiderat  dar.  Abgebildet  finden  sich  dieses  Phänomen  allerdings  in 
veröffentlichten  Autobiografien  und  in  meinen  seit  2002  erhobenen  ethnografischen 
Daten.18 Diese  belegen,  dass  sich  Konversionskategorien  überlappen  und  dass  eine 
religiöse  Konversion  nur  bei  einem  Teil  der  Individuen  erfolgt  –  oftmals  nach  fast 
lebenslangen Reflexionsprozessen und Bewegungen zwischen verflochtenen, verschwim-
menden  Kategorien.19 Dabei  darf  nicht  übersehen  werden,  dass  auch  ohne  giyur die 
Verbundenheit  mit  dem  gelebten  jüdischen  heritage sowie  der  Einfluss  sozialer  und 
adjunct converts darauf unbestreitbar ist.

14 UNESCO: Basic Texts of the 2003 Convention of the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, online unter: 
https://ich.unesco.org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-_2022_version-EN_.pdf [15.08.2024].
15 Khanin, Vladimir (Ze’ev)/Bardach-Yalov, Elina: Non-Traditional Ways of Joining the Jewish Collective: The FSU 
Experience, in: Parfitt/Fisher (Hg.), Becoming Jewish, 2016, S. 185–203.
16 Ariel, Yaacov: Unofficial Conversions: Non-Jewish Participants in Contemporary American Synagogues, in: Parfitt/Fisher 
(Hg.), Becoming Jewish, 2016, S. 334–351; Marx, Dalia: Participation of Non-Jewish Family Members in Bar/Bat-Mitzvah 
Ceremonies in the American Reform Movement: Boundaries or Inclusion?, in: Parfitt/Fisher (Hg.), Becoming Jewish, 2016, 
S. 353–368.
17 Haskin, Arie: Non-Jewish Immigrants from the FSU as Members of Jewish Society in Israel, in: Parfitt/Fisher (Hg.), 
Becoming Jewish, 2016, S. 243–258.
18 Meine Feldforschung gibt Einblicke in die verschiedenen Versionen der Konversion und zeigt, wie diese das Individuum 
und jüdische Gemeinden, die jüdische Community oder auch eine spezifische jüdische Familie betrifft. Meine Daten 
verdeutlichen zudem die Identitätsarbeit von Konvertiten unterschiedlichster Couleur und zeigen andererseits, dass 
Konversion in jeglicher Form eine sekundäre Sozialisation darstellt; patrilineare Juden bilden die Ausnahme, bei ihnen 
kann giyur als formale Bestätigung einer existierenden jüdischen Verortung und einer gelebten, familiär erlernten 
Identität verstanden werden. Konvertiten ohne jüdische Familienbiografie erlernen neue Identitätstexte und -praxen sowie 
die Referenzpunkte der neuen In-Group, wobei ihre primäre Sozialisation zwar in den Hintergrund tritt, aber nie 
vollständig verschwindet. Ein Beispiel für diesen Prozess ist die Annahme des orthodoxen Judentums durch eine weibliche 
Konvertitin bei gleichzeitiger Weitergabe des Deutschen – ihrer Muttersprache – an die gemeinsamen Kinder. Gerade das 
Einführen der deutschen Sprache – und damit des Deutschseins im weitesten Sinne – in jüdische Kontexte ist prägnant, da 
die überwiegende Mehrheit der Juden in Deutschland nach Deutschland migriert ist und entsprechend andere 
Muttersprachen, meist Russisch, Hebräisch oder neuerdings auch Ukrainisch, spricht. Über Sprache wird nicht nur 
Sprache selbst tradiert, sondern es werden auch Konzepte, Metaphern, Geschichte und Weltbilder tradiert – und diese sind 
im Deutschen weitgehend christlich geprägt.
19 Böing, Dazugehören, 2025; Rau, Symbolic Distancing, 2023; Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 4



Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945
Religiöse, soziale und adjunct Konversion nach 1945

Es besteht Einigkeit darüber, dass vor 1933 zwischen 500.000 und 600.000 Juden auf 
deutschem Territorium lebten.20 Etwa 15.000 überlebten den Holocaust im Reich, rund 85 
Prozent von ihnen waren mit Nichtjuden verheiratet und überlebten durch diese Ehen.21 
Vor der nationalsozialistischen Herrschaft waren nur 6 Prozent aller Juden mit Nicht-
juden  verheiratet;22 in  urbanen  Zentren  lag  die  Quote  deutlich  höher.23 Als  genereller 
Trend lässt sich feststellen, dass mehr jüdische Männer nichtjüdische Frauen heirateten 
als umgekehrt.24 Der Historiker Maximilian Strnad argumentiert, dass die Geschichte der 
überlebenden  deutschen  Juden  eine  Geschichte  der  Mischehen  sei.  Diese  Geschichte 
teilen  viele  jüdische  Displaced  Persons  aus  Osteuropa  nach  1945,  die  bis  zur  post-
sowjetischen Kontingentflüchtlingszuwanderung in den 1990er und frühen 2000er Jahren 
den Großteil der jüdischen Gemeinden in Westdeutschland stellten.25

Der Historiker Ori Yehudai hat die Beziehungen zwischen überlebenden jüdischen 
Männern  und  nichtjüdischen  deutschen  Frauen  in  der  unmittelbaren  Nachkriegszeit 
analysiert.26 Diese Beziehungen waren weniger Ausdruck männlichen Privilegs, sondern 
Ergebnis eines akuten Mangels an jüdischen Frauen – es hatten mehr Männer überlebt. 
Ein erheblicher Teil der nichtjüdischen Ehefrauen konvertierte nicht, wie die Soziologin 
Lynn Rapaport in ihrer Studie zur Zweiten Generation – den in Deutschland geborenen 
und  aufgewachsenen  Kindern  von  Shoah-Überlebenden  –  aufzeigt.27 Hier  zeigt  sich 
wieder das historische Muster: Mehr jüdische Männer heirateten nichtjüdische Frauen, 
von  diesen  Frauen  konvertierten  wiederum  mehr  zum  Judentum  als  umgekehrt.  Die 
Anthropologin  Mercédesz  Czimbalmos  prägte  hierfür  den  Begriff  ‚conversionary  in-
marriages‘.28 Zwar erfolgten viele Konversionen im Zusammenhang mit Eheschließungen 
(heute auch Partnerschaften), doch konvertierte ein erheblicher Teil der nichtjüdischen 
Ehepartner nicht religiös. Die resultierenden Interehen29 waren regelmäßig Anlass für 
innergemeindliche  Debatten  und  Konflikte,  wie  der  Historiker  Anthony  D.  Kauders 
hervorhebt.30 Der  Psychoanalytiker  Kurt  Grünberg  und  der  Soziologe  Y.  Michal 
Bodemann  thematisierten  das  Phänomen  im  Hinblick  auf  jüdische  Familien-  und 

20 Bodemann, In den Wogen, 2002.
21 Strnad, Maximilian: The Fortune of Survival: Intermarried German Jews in the Dying Breath of the ‚Thousand-Year 
Reich‘, in: Dapim: Studies on the Holocaust 29 (2015), 3, S. 173–196, https://doi.org/10.1080/23256249.2015.1082806.
22 Strnad, Fortune, 2015.
23 Staetsky, L. Daniel: Intermarriage of Jews and Non-Jews: The Global Situation and Its Meaning. London 2023, online 
unter: https://archive.jpr.org.uk/download?id=19146 [13.07.2025].
24 Staetsky, Intermarriage, 2023.
25 Kranz, Dani: Mythical Jews and Real Migrations: Ideas about Jewish Continuity in Post-Shoah Germany and Empirical 
Realities, in: Wynn, Natalie/Cohen Ionnides, Mara (Hg.): Jewish Migration in Myth and Reality. Newcastle upon Tyne 2025, 
S. 241–264.
26 Yehudai, Ori: „Doubtful Cases“: Intermarried Families in the Post-Holocaust Jewish World, in: Immigrants & Minorities 
38 (2022), 1/2, S. 27–53, https://doi.org/10.1080/02619288.2020.1794839.
27 Rapaport, Lynn: Jews in Germany after the Holocaust: Memory, Identity, and Jewish-German Relations. Cambridge 1997.
28 Czimbalmos, Rites of Passage, 2021.
29 Der Begriff Interehe hat im Gegensatz zu Mischehe keine Nazi-Konnotation. Historisch gesehen ist es allerdings korrekt, 
von Mischehe zu sprechen; siehe Strnad, Fortune, 2015.
30 Kauders, Anthony: Unmögliche Heimat. Eine deutsch-jüdische Geschichte der Bundesrepublik. München 2007.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 5



Verwandtschaftssysteme:31 Nach  1945  wurde  die  eigene  Familie  von  Juden  als 
Rückzugsraum  verstanden;  das  Eindringen  ‚Fremder‘  erzeugte  Ängste.32 Diese 
Tendenzen zeigten sich auch in den jüdischen Gemeinden, die häufig wie Ersatzfamilien 
funktionierten:33 Jeder  Nichtjude  wurde  ebenso  wie  jeder  potenzielle  Konvertit  mit 
Skepsis betrachtet.

Die Kleinheit der jüdischen Gemeinden wirft die Frage nach sozialer Konversion auf. 
Der Soziologe Asher Cohen entwickelte dieses Konzept im Hinblick auf die schrittweise 
Integration  nichtjüdischer  Ehepartner  und  Familienangehöriger  in  die  israelisch-
jüdische Mehrheitskultur.34 Daraus ergibt sich die Frage: Wie findet soziale Konversion in 
Deutschland statt  – in  einer  Situation totaler  Minderheit?  Studien der  Anthropologin 
Dani Kranz und der Soziologin Ina Schaum belegen, dass nichtjüdische (Ehe-)Partner das 
lebendige jüdische  heritage innerhalb der Familie unterstützen und mittragen.35 Folglich 
stellt  sich die  Frage,  ob diese  – eigentlich nichtjüdischen – Familienmitglieder  sozial 
jüdisch  werden.  Die  Frage  zielt  auf  den  Prozess,  nicht  auf  die  Existenz  sozialer 
Konvertiten. In abgewandelter Form gilt dies auch für „nicht-traditionelle“36 Akteure wie 
adjunct converts, die sich aktiv in jüdischen Kontexten engagieren. Seit dem 7. Oktober 
2023 ist  dies  noch deutlicher  geworden:  Diese Nichtjuden unterstützen aktiv  jüdische 
Belange – eine Unterstützung, die angesichts der geringen Zahl von Juden in Deutsch-
land relevant ist.37 Jüdische Präsenz ist symbolpolitisch aufgeladen – im Positiven wie im 
Negativen.38 Konversion  zum  Judentum  oder  das  Engagement  von  Nichtjuden  für 
jüdische Belange ist entsprechend stets politisch und nie rein privat.

Diese Situation erschwert den Forschungszugang zu Konversion und gegenwärtigen 
Konvertiten aller Couleur. Das zeigt sich im Vergleich zur Forschung von Czimbalmos in 
Finnland – einem Land mit einer noch kleineren jüdischen Bevölkerung, jedoch ohne die 
belastete Geschichte Deutschlands.39 1977 kam es dort zu einer ‚Massenkonversion‘ nicht-
jüdischer  Ehefrauen und nichthalachischer  jüdischer  Kinder.  Auch hier  zeigt  sich  ein 
Gender-Bias: Mehr Frauen als Männer konvertierten religiös. Laut Czimbalmos hatten 
viele Konvertitinnen ihre Konversion ursprünglich nicht geplant, sondern wollten sich 

31 Bodemann, Y. Michal: A Jewish Family in Germany Today. Durham 2004, https://doi.org/10.1515/9780822385929; 
Grünberg, Kurt: Liebe nach Auschwitz: Die Zweite Generation. Frankfurt am Main 2000.
32 Kranz, Dani: Jewish Families, Jews and Their Families, Jews in Families in Germany After 1945: Families, Memories, 
Boundaries, and Love, in: Hartman (Hg.), The Jewish Family, 2024, S. 139–159, https://doi.org/10.1007/978-3-031-45006-8_7.
33 Kauders, Unmögliche Heimat, 2007; Kranz, Dani: Shades of Jewishness: The Creation and Maintenance of a Liberal 
Jewish Community in Post-Shoah Germany. Dissertation (Ph.D.), University of St. Andrews 2009, online unter: 
https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/872 [15.08.2024].
34 Cohen, Israeli Assimilation, 2002.
35 Kranz, Dani/Hotam, Yotam/Avihu, Shoshana: Big Baggage on Small Shoulders? Children of Israeli/German 
Interparentage in Germany, in: Gasperoni, Michael/Grand, Cyrile/Gourdon, Vincent (Hg.): Les mariages mixtes dans les 
sociétés européennes, XVIIIe–XXIe siècles – Pour une histoire sociale de la mixité matrimoniale. Rom 2019, S. 286–312; 
Kranz, Jewish Families, 2024; Kranz, Dani: Love, Personality, Agency, Jews: Intimate Relationships of Jews in Germany 
post-1945, in: Jewish Culture and History 25 (2024), 3, S. 404–423, https://doi.org/10.1080/1462169X.2024.2367846; Schaum, 
Ina: Jews and Germans: An Outdated Binary? Jews, Love, and Relationships in Contemporary Germany, in: Jewish Culture 
and History 25 (2024), 3, S. 447–469, https://doi.org/10.1080/1462169X.2024.2367847.
36 Khanin/Bardach-Yalov, Non-Traditional Ways, 2016.
37 DellaPergola, Sergio/Staetsky, L. Daniel: Jews in Europe at the turn of the Millennium: Population trends and estimates. 
London 2020, online unter: https://www.jpr.org.uk/reports/jews-europe-turn-millennium-population-trends-and-
estimates [06.05.2024].
38 Kranz/Ross, Jewish Empowerment, 2025; Sosada, Johannes: Gebildeter Antisemitismus. Baden-Baden 2025.
39 Czimbalmos, Doing Judaism, 2024.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 6

https://www.jpr.org.uk/reports/jews-europe-turn-millennium-population-trends-and-estimates
https://www.jpr.org.uk/reports/jews-europe-turn-millennium-population-trends-and-estimates
https://doi.org/10.1080/1462169X.2024.2367846
https://doi.org/10.1515/9780822385929


Wissen  über  das  Judentum  aneignen.40 Diejenigen,  die  konvertierten,  eigneten  sich 
dieses  Wissen  aktiv  an  und  trugen  zum  gelebten  jüdischen  heritage bei  –  sowohl  im 
Privaten  als  auch  in  der  Gemeinde.  Czimbalmos  betont  die  zentrale  Bedeutung  der 
Alltagspraxis  und  verweist  auf  das  religionswissenschaftliche  Konzept  der  vernacular 
religion,  das  die  alltagspraktische  Interpretation  religiöser  Korpora  beschreibt.41 Dies 
bestätigt  meine  These,  dass  Konvertiten  für  die  Erhaltung  und  (Re-)Produktion  des 
lebendigen  jüdischen  heritage von  Bedeutung  sind.  Wenig  überraschend  zeigt 
Czimbalmos’ Studie, dass die finnische jüdische Gemeinde keine Skepsis gegenüber den 
(potenziellen) Konvertitinnen hegte. Der Wunsch, durch Konversion von der Täter- in die 
Opferrolle  zu  wechseln  und  sich  so  von  intergenerativer  Schuld  zu  befreien,  ist  also 
spezifisch deutsch.42

Dass Konversion zum Judentum in Deutschland ein aufgeladenes Thema ist,  zeigt 
sich auch in der recht überschaubaren vorhandenen Literatur.43 Nicht durch Geburt allein ist 
ein Sammelband mit autobiografischen Essays deutscher Konvertiten44 – eine der ersten 
Dokumentationen,  in  denen  Konvertiten  selbst  über  ihren  Weg  berichten.  Hervorzu-
heben  ist  die  Autobiografie  von  Itai  Böing,  der  seinen  Weg  zum  giyur  schildert. 
Bemerkenswert ist dabei, dass Böing vor seiner religiösen Konversion als  adjunct convert 
aktiv war – insbesondere im Bereich der Austausch- und Bildungsarbeit zu Israel – und 
in Israel dem von Cohen identifizierten Prozess der sozialen Konversion folgte.45 Böings 
Biografie veranschaulicht  exemplarisch das Ineinandergreifen der von mir skizzierten 
Kategorien: Er war zunächst  adjunct convert, dann sozialer Konvertit und entschied sich 
schließlich für die offizielle Zugehörigkeit zum jüdischen Volk durch einen giyur.

Weitere Quellen richten den Blick auf deutsche Konvertiten in Israel,46 die dem von 
Czimbalmos beschriebenen Muster der conversionary in-marriages folgen.47 Hinzu kommen 
Berichte von Deutschen, die zwar nicht konvertierten, jedoch in Israel inneren Frieden 
suchten48 oder mögliche Wege zum Judentum erkundeten.49 Diese Quellen zeigen, dass 
die  religiöse  Konversion  häufig  erst  nach  den  Phasen  der  adjunct oder  der  sozialen 
Konversion erfolgt, also Ergebnis einer langsamen Annäherung ist.

Die ersten wissenschaftlichen Untersuchungen für Deutschland selbst stammen von 
der  Historikerin  und  Psychologin  Barbara  Steiner.50 Anhand  von  Interviews  mit 

40 Czimbalmos, Doing Judaism, 2024. Diese Tatsache unterstreicht, nebenbei bemerkt, dass formales Wissen über das 
Judentum nicht nur in Deutschland, sondern auch in anderen Ländern mit einer kleinen bzw. sehr kleinen jüdischen 
Community, die schwach ausgeprägt ist.
41 Primiano, Vernacular Religion, 1995.
42 Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015.
43 Rau, Symbolic Distancing, 2023; Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015.
44 Homolka, Walter/Seidel, Esther (Hg.): Nicht durch Geburt allein. Übertritt zum Judentum. Berlin 1995.
45 Cohen, Israeli Assimilation, 2002.
46 Eiger, Antje: „Ich bin Jüdin geworden“. Begegnungen mit deutschen Konvertiten in Israel. Berlin 1994; Höckel, Kerstin: 
Wie kannst du so fest glauben: Meine Schwester, der Gott der Juden und ich. München 2007.
47 Czimbalmos, Rites of Passage, 2021.
48 Kranz, Dani: Probing the Boundaries of Jewishness, of Israelisness, or Provoking of Both? Current Intermarried Couples 
in Israel, in: Ray, Larry/Diemling, Maria (Hg.): Boundaries, Identity and Belonging in Modern Judaism. London 2015, 
S. 177–192; Somers, Eli/Agam, Yael: Personal Action as Collectivist Reconciliation: Children of ‚Aryan‘ Citizens of Nazi 
Germany Living in Israel, in: Dapim: Studies of the Holocaust 29 (2015), 2, S. 100–181.
49 Trepp, Leo/Trepp, Gunda: „Dein Gott ist mein Gott“: Wege zum Judentum und zur jüdischen Gemeinschaft. Stuttgart 
2015.
50 Steiner, Guilt and Repression, 2013; Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015; Steiner, The German Desire, 2016.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 7



Konvertiten zeigt sie, dass die Beweggründe für eine Konversion nicht auf den Wunsch 
reduziert werden können, sich von der ererbten deutschen Schuld zu entlasten. Einige 
Konvertiten  entschieden  sich  für  diesen  Schritt,  weil  sie  eine  Beziehung  mit  einem 
jüdischen Partner eingegangen waren und eine gemeinsame Familie gründen wollten. 
Andere strebten danach, Teil einer jüdischen Gemeinschaft zu werden, zogen nach Israel, 
identifizierten sich mit dem jüdischen Volk als Kollektiv und/oder wollten sich religiös als 
Teil  dieses  Volkes  verstehen.51 Dass  diese  neuen  Juden  einen  Beitrag  zu  jüdischen 
Gemeinschaften sowie  zu Familien-  und Verwandtschaftsstrukturen leisten und diese 
mitprägen, wird in Steiners Studie implizit deutlich.

Sowohl  Steiner  als  auch  die  Soziologin  Vanessa  Rau  konzentrieren  sich  auf 
individuelle Konvertiten, ihre Beweggründe und ihre fortlaufende Identitätsarbeit.52 Rau 
argumentiert,  dass  Begehren  ein  zentraler  Parameter  in  Bezug  auf  die  Konversion 
deutscher Frauen zum Judentum sei:  das Begehren nach einem Juden, das Begehren, 
jüdisch zu sein, sowie das Begehren, eine ‚andere‘ Deutsche zu werden – ohne dabei das 
Deutschsein  aufzugeben.  Lebensphasen  und  -krisen  durchziehen  diese  biografischen 
Erzählungen deutscher Konvertitinnen.

Analysen  zum  Einfluss  dieser  Konvertiten  auf  Gemeinschaften,  Familien, 
Verwandtschaftssysteme und politische Strukturen – wie sie dieser Beitrag anstrebt – 
liegen bislang kaum vor. Auch ihre Rolle im Hinblick auf jüdisches heritage in Deutschland 
wurde bisher nicht systematisch untersucht. Dies gilt ebenso für das Verhältnis zwischen 
sozialer  und  adjunct  conversion,  obwohl  sowohl  die  bisherige  Forschung  als  auch 
autobiografische  Berichte  verdeutlichen,  dass  Konversionsprozesse  keineswegs  linear 
verlaufen. Vielmehr wechseln Individuen im Laufe der Zeit  zwischen Kategorien oder 
verbleiben  in  jener,  die  ihnen  am  ehesten  entspricht:  Nicht  alle  sozialen  oder  adjunct 
converts vollziehen eine religiöse Konversion.

Gleichzeitig  zeigt  sich,  dass  Konversion  –  in  all  ihren  Varianten  –  keine  rein 
individuelle, sondern stets auch eine gemeinschaftlich relevante Praxis ist. Sie greift tief 
in symbolische Ordnungen ein, wirkt sich auf Zugehörigkeitssysteme aus, stellt Narrative 
infrage und produziert neue Formen jüdischen Lebens.53 Diese Prozesse sind eingebettet 
in  größere  gesellschaftliche  Dynamiken,  die  durch  die  postnationalsozialistische 
Erinnerungskultur  sowie  durch  Migration,  Globalisierung  und  aktuelle  politische 
Entwicklungen geprägt sind. Seit dem 7. Oktober 2023 ist zudem eine neue Sichtbarkeit 
nichtjüdischer  Akteure  zu  verzeichnen,  die  jüdische  Anliegen  aktiv  vertreten.  Diese 
Entwicklung verweist auf die Notwendigkeit,  adjunct converts als integralen Bestandteil 
jüdischer  Gegenwartskultur  in  Deutschland  zu  begreifen  –  als  Mitgestalter  eines 
lebendigen heritage, das stets im Werden begriffen ist.

Somit kann Konversion – verstanden als religiöser, sozialer und politischer Prozess – 
nicht  als  rein  individueller  Ausdruck  persönlicher  Identitätsarbeit  betrachtet  werden. 
Vielmehr  eröffnet  sich  ein  analytischer  Rahmen,  der  Konversion  als  Schnittstelle 

51 Mitunter wollten deutsche Ehepartner von israelischen Juden nach Jahren oder Jahrzehnten – teils zur Verwunderung 
ihrer jüdisch-israelischen Ehepartner – religiös konvertieren. So wollte einer von ihnen nicht nur israelischer Staatsbürger, 
sondern jüdischer Israeli werden, was er selbst als ganzheitliches Israelischsein begreift (Feldnotizen, 07.08.2024).
52 Rau, Symbolic Distancing, 2023.
53 Siehe Kranz, Shades of Jewishness, 2009. Dies ist besonders in liberal oder Reform-Gemeinden sichtbar, in denen es eine 
größere Anzahl von Konvertiten gibt als in orthodox praktizierenden Gemeinden.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 8



zwischen biografischer Erfahrung, kollektiver Erinnerung und kultureller Aushandlung 
versteht.  Die  Verbindung  zu  den  CHS  ermöglicht  es,  diese  Schnittstelle  sichtbar  zu 
machen  und  Konversion  als  aktiven  Beitrag  zur  Rekonstitution  jüdischen  Lebens  in 
Deutschland zu konzeptualisieren. Damit rückt nicht nur die Dynamik von Zugehörigkeit 
und  Ausschluss  ins  Zentrum,  sondern  auch  die  Frage,  wie  jüdisches  heritage im  21. 
Jahrhundert (re)produziert, verhandelt und weitergegeben wird – von Juden ebenso wie 
von jenen, die sich ihnen, ihrer Community und ihrem heritage annähern.

Critical Heritage Studies
Ursprünglich  konzentrierten  sich  die  Heritage  Studies vornehmlich  auf  materielles 

Kulturerbe.54 Immaterielles Kulturerbe wurde erst ab den frühen 2000er Jahren in ihren 
Kanon  aufgenommen.  Die  CHS  formierten  sich  ab  2010,  als  australische  heritage-
Forscher wie Rodney Harrison55, Laurajane Smith56, Emma Waterton und Tim Winter57 
das „Kritische“ mit Nachdruck einbrachten. In ihrem Editorial zur Sonderausgabe Critical 
Heritage Studies argumentierten Winter und Waterton,58 dass Prozesse der heritagisation – 
also  der  kulturellen  Bedeutungszuschreibung  an  bestimmte  Artefakte,  Praktiken  oder 
Narrative – besser verstanden werden müssten. Die Beiträge geben Einblicke in prägende 
Debatten über  „processes of remembering/forgetting, as well as that played by material 
culture, in our interactions with the past in everyday life.“59 Die Autoren erweiterten den 
Fokus der Heritage Studies und stellten die grundlegende Frage: Was gilt als  heritage – 
und für wen? Die entscheidende Verschiebung liegt in der Infragestellung vermeintlicher 
Selbstverständlichkeiten und des als gegeben hingenommenen heritage, insbesondere im 
Hinblick darauf, wie heritage in all seinen Formen bewahrt und weitergegeben wird.

Gerade in postgenozidalen Kontexten wie Deutschland nach 1945 ist es von zentraler 
Bedeutung,  diese  Prozesse  zu  analysieren.  Nach  1945  lebten  Juden  immer  noch  bzw. 
wieder in Deutschland – jedoch waren sie als ‚indigene‘ heritage-Träger marginal. Hinzu 
kommt, dass nur ein kleiner Teil der heute in Deutschland lebenden Juden auf Familien-
biografien zurückblicken kann, die bis vor 1945 reichen.60 Zwischen 1945 und 1990 stellten 
osteuropäische Displaced Persons die Mehrheit  der jüdischen Bevölkerung im Westen 
dar.61 Im  Osten  waren  deutsche  Juden  in  der  Mehrheit,62 jedoch  insgesamt  eine  sehr 
kleine Gruppe – was die Konsequenzen des Genozids und die Realität verdeutlicht, dass 
die jüdische Gemeinschaft in Deutschland nach 1945 ohne Migration nicht hätte bestehen 
können:63 1989  zählten  die  ostdeutschen  jüdischen  Gemeinden  weniger  als  400 

54 Smith, Uses of Heritage, 2006.
55 Harrison, Shared Landscapes, 2004; Harrison, Rodney: Heritage: Critical Approaches. London/New York 2012, 
https://doi.org/10.4324/9780203108857.
56 Smith, Uses of Heritage, 2006.
57 Winter, Tim/Waterton, Emma: Critical Heritage Studies, in: International Journal of Heritage Studies 19 (2013), 6, S. 546–
561, https://doi.org/10.1080/13527258.2013.818572.
58 Winter/Waterton, Critical Heritage Studies, 2013.
59 Winter/Waterton, Critical Heritage Studies, 2013, S. 531.
60 Kranz, Jewish Migration, 2025.
61 Bodemann, In den Wogen, 2002.
62 Borneman, John/Peck, Jeffrey: Sojourners: The Return of German Jews and the Question of Identity. Lincoln 1995.
63 Kranz, Jewish Migration, 2025.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 9

https://doi.org/10.4324/9780203108857


Mitglieder;64 im Westen waren es zwar 28.000,65 doch handelte es sich eben nicht um eine 
Fortsetzung der jüdischen Gemeinschaft von vor 1933.66

Obwohl  diese  Zahlen  durch  die  postsowjetische  und  israelische  Migration  in  den 
1990er und frühen 2000er Jahren anstiegen, blieb die jüdische Community klein. So banal 
es  auch  klingen  mag:  Die  Bewahrung  des  lebendigen  jüdischen  heritage in  seiner 
alltäglichen,  erfahrbaren  und  emotional  verankerten  Form  stellte  eine  enorme 
Herausforderung  dar.  Seine  Weitergabe  ist  durch  die  geringe  Gruppengröße  ebenso 
eingeschränkt wie durch die mit  Jewish heritage und jüdischer Sichtbarkeit verbundenen 
Traumata.  Die Entwicklungen nach dem 7.  Oktober 2023 sind ein schmerzhafter  und 
retraumatisierender Beleg:  Erneut verbergen Juden ihre Identität,  verstecken jüdische 
Symbole  und  raten  ihren  Kindern  davon  ab,  ihr  Jüdischsein  öffentlich  sichtbar  zu 
machen.67

Der  aktive  Prozess  der  Weitergabe  verweist  auf  das  Konzept  le’dor  va’dor –  von 
Generation zu Generation. Sowohl materielles als auch immaterielles jüdisches  heritage 
wird von Generation zu Generation weitergegeben. Ein Beispiel  hierfür sind Rezepte. 
Selbst  wenn  die  Kashrut (jüdische  Speisegesetze)  beachtet  wird,  unterscheiden  sich 
jüdische Speisen und Rezepte – etwa zwischen Finnland68 und Kurdistan.69 Während die 
Speisegesetze  schriftlich  fixiert  sind,  handelt  es  sich  bei  spezifischen  Rezepten  und 
familiären  Praktiken  um  überliefertes,  intergenerational  weitergegebenes  Wissen.  Im 
Fall  einer  conversionary  in-marriage werden  diese  Rezepte  auch  an  konvertierte  Juden 
weitergegeben – ebenso an Personen, die  ‚nur‘  sozial  konvertiert  sind.  Beide Konver-
sionsformen  sind  Teil  von  le’dor  va‘dor –  und  Konvertiten  beider  Kategorien  bringen 
ihrerseits eigene Interpretationen in die Rezeptweitergabe ein.

Ein  weiteres  Beispiel  ist  synagogale  Musik.  Die  liberale  synagogale  Musik  in 
Deutschland  nach  1945  veranschaulicht  das  Nachleben  jüdischer  Musik  ohne  jüdische 
Träger:  Der  Synagogenchor  Leipzig  wurde  2020  von  der  UNESCO  als  immaterielles 
Kulturerbe  anerkannt  –  er  hatte  keine  jüdischen  Mitglieder.  Das  Repertoire  umfasst 
liberale synagogale Musik des 19. Jahrhunderts, die christliche Elemente wie Chor und 
Orgel integrierte; auch Notenschriften wurden eingeführt. Diese Praxis konnte nach der 
Shoah wiederbelebt werden, da sie durch überliefertes materielles Kulturerbe verfügbar 
blieb, auch wenn die ursprünglichen jüdischen Komponisten nicht mehr existierten: So 
singen gewissermaßen adjunct converts für und als – performative – Juden.70

64 Burgauer, Erika: Zwischen Erinnerung und Verdrängung. Juden in Deutschland nach 1945. Reinbek bei Hamburg 1993.
65 ZWST: Auszüge aus Mitgliederstatistik. Frankfurt: Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland, 2001, online unter: 
https://zwst.org/sites/default/files/2021-08/Mitgliederstatistik-1990-2000-Auszüge.pdf [15.08.2024].
66 Kranz, Dani/Ross, Sarah M.: Der „gojnormative“ Blick: 1700 Jahre jüdisches Leben in Deutschland?, in: Medaon – 
Magazin für jüdisches Leben in Forschung und Bildung 17 (2023), 32, S. 1–15, online unter: 
http://www.medaon.de/pdf/medaon_32_kranz_ross.pdf [09.08.2025].
67 Kranz, Dani: Die Situation für Dozierende: Einblicke des Netzwerks jüdischer Hochschullehrender, in: AJC/JSUD (Hg.): 
Antisemitismus an deutschen Hochschulen, Berlin 2025, S. 14–18, online unter: 
https://ajcgermany.org/de/broschueren/jsud-und-ajc-berlin-veroeffentlichen-lagebericht-antisemitismus-deutschen-
hochschulen [13.10.2025].
68 Czimbalmos, Doing Judaism, 2024.
69 Sered, Susan S.: Food and Holiness: Cooking as a Sacred Act Among Middle-Eastern Jewish Women, in: Anthropological 
Quarterly 61 (1988), 3, S. 129–140, https://doi.org/10.2307/3317789.
70 Ross, Sarah M.: The Moralization of Jewish Heritage in Germany: Sustaining Jewish Life in the Twenty-First Century. 
Lanhan 2024.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 10

https://ajcgermany.org/de/broschueren/jsud-und-ajc-berlin-veroeffentlichen-lagebericht-antisemitismus-deutschen-hochschulen
https://ajcgermany.org/de/broschueren/jsud-und-ajc-berlin-veroeffentlichen-lagebericht-antisemitismus-deutschen-hochschulen
http://www.medaon.de/pdf/medaon_32_kranz_ross.pdf


Die  Musikethnologin  Sarah  M.  Ross  argumentiert,  dass  liberale  Synagogenmusik 
Elemente des materiellen wie auch des immateriellen jüdischen heritage umfasst, zugleich 
jedoch eine soziopolitische Ressource für die nichtjüdische deutsche Gesellschaft nach 
1945  darstellt.71 Ihre  Argumentation  wird  untermauert  von  der  ‚erfolgreichen‘ 
Wiedereinführung des liberalen Judentums in Deutschland – durch die Gründung des 
Abraham-Geiger-Kollegs  in  Potsdam  (1999)  sowie  des  Europäischen  Zentrums  für 
Jüdische Gelehrsamkeit (2021). Federführend war der Rabbiner Walter Homolka, selbst 
ein  Konvertit  zum  liberalen  Judentum.72 Er  regte  an,  dass  es  sinnvoller  sei,  jüdische 
Institutionen in Deutschland zu fördern als jene in den USA. Zur Umsetzung dieser Idee 
suchte er gezielt die Kooperation mit nichtjüdischen deutschen Akteuren73 – ein Beispiel 
für  die  Wirksamkeit  von  Konvertiten  nicht  nur  innerhalb  jüdischer  Gemeinschaften, 
sondern  auch  in  politischen  Zusammenhängen  und  Machtverhältnissen  zwischen 
christlich geprägter Mehrheit und jüdischer Minderheit. Es liegt nahe, dass das liberale 
Judentum  –  ebenso  wie  die  liberale  synagogale  Musik  –  auf  die  nichtjüdische 
Mehrheitsgesellschaft eine größere Anziehungskraft ausübt als das orthodoxe Judentum 
oder andere jüdische  heritages, die seit 1945 durch jüdische Migration nach Deutschland 
gelangten.74

Die  liberale  jüdische  Praxis  ist  nicht  das  heritage der  Mehrheit  der  Juden  in 
Deutschland. Es gehört logisch nicht zu deren gelebter Auslegung von jüdischer Religion, 
Kultur  und  heritage.75 Hier  zeigt  sich  ein  zentraler  Unterschied  zwischen  jüdischem 
heritage aus Sicht der Mehrheit der jüdischen Gemeinschaft einerseits und dem jüdischen 
Erbe aus Sicht der nichtjüdischen Mehrheitsgesellschaft andererseits76 – sowie in Bezug 
auf  die  Rolle  von  Konvertiten  in  jüdischen  Gemeinschaften.  Angesichts  dieser 
Unterschiede erscheint der Grundgedanke der CHS besonders geeignet,  um jüdisches 
heritage in den von mir angerissenen Bereichen zu analysieren. Ich argumentiere, dass die 
Produktion,  Interpretation  und  ästhetische  Bewertung  dessen,  was  als  gelebtes  und 
lebendiges  jüdisches  heritage gilt,  nicht  losgelöst  von  gesellschaftlichen 
(Macht-)Verhältnissen betrachtet werden kann. Das Phänomen der Konversion nach 1945 
erlaubt einzigartige Einblicke in diese Dynamiken.

Versionen der Konversion: Forschungsstand
Aus  jüdischer  Perspektive  bedeutete  das  Verlassen  des  Judentums  den  Verlust 

spiritueller  Reinheit  und  eine  Form  existenzieller  Negierung.77 Aus  christlicher  Sicht 

71 Ross, The Moralization of Jewish Heritage, 2024.
72 Homolka/Seidel, Nicht durch Geburt allein, 1993.
73 Interview von Dani Kranz und Sarah M. Ross mit Walter Homolka am 21.05 2021.
74 Ross, The Moralization of Jewish Heritage, 2024.
75 Ross, Sarah M./Kranz, Dani: Jüdisches Kulturerbe versus Jewish Heritage und jüdische Intergenerativität: Die 
Konstruktionen und der gesellschaftspolitische Stellenwert jüdischen Erbes in Deutschland, in: Online-Dossier Jüdisches 
Leben in Deutschland – Vergangenheit und Gegenwart. Bonn 2023, online unter: https://www.bpb.de/themen/zeit-
kulturgeschichte/juedischesleben/515818/juedisches-kulturerbe-versus-jewish-heritage/ [15.08.2024].
76 Maor, Harry: Über den Wiederaufbau der jüdischen Gemeinden in Deutschland seit 1945. Unveröffentlichte Dissertation, 
Universität Mainz 1961; Ross/Kranz, Jüdisches Kulturerbe, 2023.
77 Carlebach, Elisheva: Divided Souls: Converts from Judaism in Germany, 1500–1700. New Haven 2001, 
https://doi.org/10.12987/yale/9780300084108.001.0001.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 11

https://doi.org/10.12987/yale/9780300084108.001.0001


hingegen  war  der  Übertritt  zum  Judentum  nur  als  Folge  von  ‚jüdischem  Zwang‘ 
erklärbar.78 Der Übertritt wurde entmutigt oder verboten – wie die Interventionen des 
preußischen Königs Friedrich Wilhelm III.  in den 1820er und 1830er Jahren belegen.79 
Wenn  Frauen  im  späteren  19.  Jahrhundert  nach  Einführung  der  zivilen  Ehe  zum 
Judentum  konvertierten,  geschah  dies  meist,  um  der  halachischen  Weitergabe  des 
Judentums zu entsprechen80 – dabei darf nicht vergessen werden, dass Frauen rechtlich 
von ihren männlichen Verwandten abhängig und ihnen nicht gleichgestellt waren.

Die  Epoche  seit  1945  brachte  einen  grundlegenden  Wandel:  Zum  ersten  Mal 
konvertierten mehr Christen zum Judentum als umgekehrt. Die Entscheidung, jüdisch zu 
werden, gewann an Attraktivität. Wie Rau herausarbeitet, war diese Entscheidung nicht 
zwangsläufig mit Erlösungsvorstellungen verbunden;81 Steiner wiederum zeigt, dass der 
Übertritt  nicht  automatisch religiös motiviert  oder von Schuldgefühlen geprägt war.82 
Zwar blieb ihre Gesamtzahl gering,83 doch die Konversionen erwiesen sich als bedeutsam: 
Die Konvertiten wirkten sich positiv auf das Wohl von Holocaust-Überlebenden aus, um 
die  sie  sich  kümmerten84,  und  sie  unterstützten  die  jüdische  Zukunft  in  Form  ihrer 
Kinder85 – als religiös oder sozial konvertierte Elternteile. Deutsche ohne jüdische Partner 
hingegen  ermöglichten  als  religiöse,  soziale  und  adjunct  converts Einblicke  in 
Psychodynamiken, die in der Mehrheitsgesellschaft weniger sichtbar waren: Ihr Interesse 
am  Judentum  war  häufig  Ausdruck  eines  Verständigungswillens  und  einer  aktiven 
Auseinandersetzung mit der deutschen Vergangenheit.86

Nach 1990 leisteten Konvertiten wichtige Beiträge in jüdischen Institutionen: Ohne 
sie hätten viele Gemeinden in Deutschland, insbesondere liberale, heute weder religiöse 
noch  säkulare  Führungskräfte.  Während  Kritiker  wie  die  Berliner  Kantorin  Avitall 
Gerstetter die Dominanz von Konvertiten innerhalb der Gemeinden monierten,87 ist ihre 
Bedeutung  für  den  Fortbestand  von  Gemeinden  (wie  auch  der  Gemeinschaft) 
unübersehbar  –  ohne sie  könnten viele  Strukturen nicht  aufrechterhalten werden.  In 
meiner Schlussbetrachtung greife ich diese doppelte Wirkung erneut auf.

78 Treue, Wolfgang: „Pour la gloire du grand Dieu d’Israël“. Konversionen zum Judentum in der Frühen Neuzeit, in: 
Aschkenas 15 (2005), 2, S. 419–433, https://doi.org/10.1515/asch.2005.419.
79 Strathmann, Donate: Ein ungeheuerlicher und anstößiger Vorfall: Konversionen zum Judentum und jüdisch-christliche 
Eheschließungen in Westfalen 1816–1846: Die Mischehenproblematik zwischen politischer Restauration und 
Judenemanzipation, in: Aschkenas 9 (1999), 1, S. 67–107, https://doi.org/10.1515/asch.1999.9.1.67.
80 Staudacher, Anna L.: Proselyten und Rückkehr. Der Übertritt zum Judentum in Wien 1868–1914. Wien 2016, 
https://doi.org/10.3726/978-3-653-06502-2.
81 Rau, Symbolic Distancing, 2023.
82 Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015.
83 https://zwst.org/de/publikationen/statistik?fbclid=IwY2xjawLP7etleHRuA2FlbQIxMAABHoKHpmZEv1h-
b1XNT00tOLt6noYGCvG0whPrsj5TY3ybnr-PZaxHTjbHHZUd_aem_iyu1mk8Hi0GxJxHabU_9Yw. Die Anthropologin 
Marina Sapritsky-Nahum untersucht jüdische Strukturen, die über die Gemeinden hinausgehen, die besonders für 
ukrainische Juden, die nach Februar 2023 nach Deutschland flüchteten, aber auch für Israelis relevant sind, da diese oft 
nicht Mitglieder in jüdischen Gemeinden sind; Sapritsky-Nahum, Marina: Russian Speaking but not „Svoi“: Language 
Ideologies of Ukrainian Jewish Refugees, in: Sociolinguistic Studies 19 (2025), Special Issue: Ukraine, im Druck; siehe auch 
Rebhun, Uzi/Kranz, Dani/Sünker, Heinz: A Double Burden: Israeli Jews in Contemporary Germany. New York 2022.
84 Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015.
85 Kranz et al., Big Baggage on Small Shoulders, 2019; Kranz, Jewish Families, 2024; Kranz, Love, 2024.
86 Somer/Agam, Personal Action, 2015.
87 Gerstetter, Avitall: Warum die wachsende Zahl der Konvertiten ein Problem für das Judentum ist, in: Die Welt, 
09.08.2022, online unter: https://www.welt.de/debatte/kommentare/plus240364053/Avitall-Gerstetter-Konversionen-
koennen-Problem-fuers-Judentum-werden.html [09.08.2025].

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 12

https://www.welt.de/debatte/kommentare/plus240364053/Avitall-Gerstetter-Konversionen-koennen-Problem-fuers-Judentum-werden.html
https://www.welt.de/debatte/kommentare/plus240364053/Avitall-Gerstetter-Konversionen-koennen-Problem-fuers-Judentum-werden.html
https://zwst.org/de/publikationen/statistik?fbclid=IwY2xjawLP7etleHRuA2FlbQIxMAABHoKHpmZEv1h-b1XNT00tOLt6noYGCvG0whPrsj5TY3ybnr-PZaxHTjbHHZUd_aem_iyu1mk8Hi0GxJxHabU_9Yw
https://zwst.org/de/publikationen/statistik?fbclid=IwY2xjawLP7etleHRuA2FlbQIxMAABHoKHpmZEv1h-b1XNT00tOLt6noYGCvG0whPrsj5TY3ybnr-PZaxHTjbHHZUd_aem_iyu1mk8Hi0GxJxHabU_9Yw


Diese  Beiträge  wurden  bisher  kaum  erforscht,  da  sich  die  bestehende  Forschung 
vorwiegend  auf  die  psychologischen  Motive  der  Konvertiten  sowie  auf  die 
Konversionspraxis  in  den  ersten  Nachkriegsjahrzehnten  konzentriert  hat.88 Diese 
Arbeiten bieten wertvolle Einblicke in die psychologische Geschichte der Nachkriegszeit, 
postgenozidale Intergruppenspannungen und das Nachwirken von Massengewalt.89 Sie 
zeigen auch die Herausforderungen, denen potenzielle Konvertiten begegneten – etwa 
Vorbehalte  von  Rabbinern  und  Gemeindemitgliedern  –,  ebenso  wie  infrastrukturelle 
Defizite (zum Beispiel fehlende Mikvaot, koscheres Essen), fehlendes Personal (Lehrende, 
Mohelim) und fehlende Vorbilder. Die Anforderungen an Konversionskandidaten waren 
hoch,  insbesondere  ab  den  1980er  Jahren,  als  israelische  Rabbiner  begannen,  die 
Verfahren mitzugestalten.90 Die Unterschiede zwischen orthodoxen, konservativen und 
liberalen  Konversionen  traten  deutlich  zutage:  Orthodoxe  Rabbiner  erwarteten  eine 
vollständige  Transformation,  während  liberale  Rabbiner  auf  eine  Integration  und  die 
Stärkung der Gemeinschaft abzielten.91 Insgesamt belegen die bisherigen Studien, dass 
Konvertiten  einen  entscheidenden  Einfluss  auf  das  jüdische  Gemeindeleben  und  das 
lebendige jüdische heritage ausüben – oftmals intensiver als Herkunftsjuden.92

Nach 1990 nahm die Zahl religiöser Konversionen zu, bedingt durch das Wachstum 
der jüdischen Gemeinschaft infolge der Zuwanderung aus der ehemaligen Sowjetunion 
(1990er  und  frühe  2000er  Jahre)  und  aus  Israel  (ab  Mitte  der  2000er  Jahre).  Dieses 
Wachstum führte zu mehr interreligiösen Partnerschaften und zu einer steigenden Zahl 
nichthalachisch  jüdischer  Kinder  –  eine  Folge  des  allgemeinen  demografischen 
Wachstums.93 2014/15  waren 54 Prozent  aller  verheirateten Israelis  in  Deutschland mit 
Nichtjuden verheiratet; 2023 galt dies auch für Mitglieder jüdischer Gemeinden.94 Dies 
bedeutet,  dass  die  gestiegenen  Konversionszahlen  das  Resultat  einer  wachsenden 
Gemeinschaft  sind,  an  der  auch  Konvertiten  mitwirken:  Halachische  und  nicht-
halachische  Juden,  religiöse,  soziale  und  adjunct  converts beeinflussen  das  komplexe, 
lebendige jüdische heritage auf vielfältige Weise.

88 Barner, Lida: Ehefrauen, Gottsucher, Seitenwechsler? Konversionen zum Judentum in Deutschland nach 1945, in: 
Laudage-Kleeberg, Regina/Sulzenberger, Hannes (Hg.): Treten Sie ein! Treten Sie aus! Warum Menschen ihre Religion 
wechseln. Berlin 2012, S. 236–244; Eiger, Begegnungen mit deutschen Konvertiten, 1994; Homolka/Seidel, Nicht durch 
Geburt allein, 1995; Levinson, Nathan Peter: Konversion oder Camouflage? Ein Bericht über Proselyten im 
Nachkriegsdeutschland, in: Levinson, Pnina Navè (Hg.): Aus freier Entscheidung: Wege zum Judentum. Teetz 2000, S. 92–
99; Levinson (Hg.), Aus freier Entscheidung, 2000; Steiner, Inszenierung des Jüdischen, 2015.
89 Black, Monica: A Demon-Haunted Land: Witches, Wonder Doctors, and the Ghosts of the Past in Post-WWII Germany. 
New York 2020.
90 Cohen-Weisz, Susanne: Joining the Jewish Fold: The Changing Conversion Policies in Austria and Germany since 1945, in: 
Parfitt/Fisher (Hg.), Becoming Jewish, 2016, S. 138–155.
91 Kranz, Shades of Jewishness, 2009; Kravel-Tovi, Michal: When the State Winks: The Performance of Jewish Conversion in 
Israel. New York 2017. 
92 Kranz, Shades of Jewishness, 2009: Meine Dissertation untersucht die Gründung und Aufrechterhaltung einer liberalen 
jüdischen Gemeinde im Deutschland der Nach-Shoah-Zeit. Diese Gemeinde wurde von halachischen Juden sowie von 
Kindern jüdischer Väter gegründet, die im Zuge der Gemeindegründung giyur machten – Deutsche ohne jüdische 
Familienbiografie kamen hinzu. Ein signifikanter Teil dieser nichtjüdischen Deutschen war zuvor als 
Erinnerungsaktivisten tätig; andere hatten über die Organisation Aktion Sühnezeichen Friedensdienste (ASF) Zeit in Israel 
verbracht, die Freiwilligen Einsätze in Institutionen in Ländern ermöglicht, die in besonderer Weise von der 
nationalsozialistischen Herrschaft betroffen waren.
93 Kranz, Jewish Families, 2024.
94 Rebhun/Kranz/Sünker, A Double Burden, 2022; Staetsky, Intermarriage, 2023.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 13



Giyur findet  in  allen  Strömungen  des  Judentums  statt,  weshalb  ein  Kompromiss 
notwendig war, um Konvertiten aller Strömungen gerecht zu werden.95 Daraus ergeben 
sich  Herausforderungen  innerhalb  der  Gruppe  religiöser  Konvertiten;  die  Rolle  sozial 
Konvertierter  auf allen Ebenen macht die  Lage zusätzlich komplex.  Statistisch erfasst 
werden nur gerim96 – sozial konvertierte Personen hingegen nicht. Sie werden sichtbar 
durch ihr Engagement und ihre Teilnahme an der jüdischen Gemeinschaft – etwa als 
(Ehe-)Partner, regelmäßige Beitragende oder Besucher der Gemeinde, als adjunct converts 
in Gemeinde, Community oder Gesellschaft.97

Um ihrer Lebensrealität gerecht zu werden, müssen diese sozialen und adjunct converts 
entsprechend ihrer Selbstdefinition verstanden und analysiert werden. Besonders adjunct 
converts lassen sich nur schwer greifen, da sie sich nicht notwendigerweise durch den 
Besuch von Gottesdiensten auszeichnen, sondern auch prominent in anderen jüdischen 
Kontexten  aktiv  sein  können.  Es  bedarf  hier  weiterer  Forschung  zur  Kartierung  und 
theoretischen  Einordnung  von  religiöser,  sozialer  und  adjunct Konversion  sowie  zur 
Untersuchung möglicher Schnittmengen zwischen diesen Kategorien und ihres Wandels 
im  Zeitverlauf.  Die  Autobiografie  von  Böing  illustriert  das  Ineinandergreifen  dieser 
Kategorien und die Rolle der Zeit.98 Die Kategorien lassen sich nicht scharf voneinander 
trennen – weder ihren emotionalen und psychischen noch ihren sozialen Dimensionen 
wird dies gerecht.

Die Bedeutung zeitlicher Dynamiken wirft die Frage auf, welche Rolle religiöse und 
soziale  Konvertiten in  jüdischen Familien-  und Verwandtschaftssystemen einnehmen. 
Familien  schaffen  biologisch  wie  sozial  ‚neue  Juden.‘99 Meine  ethnografischen 
Beobachtungen  belegen,  dass  sich  nichtjüdische  Partner  intensiv  in  jüdisches  heritage 
einbringen – im Sakralen wie im Profanen –, ohne zwingend religiös zu konvertieren.100 
Gleichzeitig  wird  deutlich,  dass  familiäre  Konstellationen  unterschiedlich  ausgestaltet 
sind  und  nicht  durchweg  konfliktfrei  verlaufen  –  ein  Thema,  das  ebenso  wie  die 
Beziehungskonstellationen vertiefte Forschung erfordert.

Relationalität  –  intime  Partnerschaften,  Liebe,  Nähe  –  ist  zentral  im  Erleben 
religiöser  und  sozialer  Konversion  und  muss  entsprechend  analytisch  berücksichtigt 
werden.101 In  conversionary  in-marriages,  aber  sicherlich  auch  in  conversionary  in-

95 Cohen-Weisz, Joining the Jewish Collective, 2016.
96 ZWST, Auszüge aus der Mitgliederstatistik, 2021, S. 6.
97 Freundeskreise bestehen sowohl für jüdische Gemeinden als auch für Gedenkstätten und israelische Universitäten und 
können zudem die Form von Lobbyorganisationen wie der Deutsch-Israelischen Gesellschaft, Elnet oder der Gesellschaft 
für Christlich-Jüdische Zusammenarbeit annehmen. Es handelt sich mithin um Strukturen, die die Vielfalt jüdischer und 
auch israelischer Gruppierungen unterstreichen, welche wiederum exemplarisch die Diversität jüdischer Erfahrungen vor 
Ort veranschaulichen.
98 Böing, Dazugehören, 2025.
99 Kravel-Tovi, Michal: „National Mission“: Biopolitics, Non-Jewish Immigration and Jewish Conversion Policy in 
Contemporary Israel, in: Ethnic and Racial Studies 35 (2011), 4, S. 737–756, https://doi.org/10.1080/01419870.2011.588338.
100 Kranz, Love, 2024.
101 Keefer, Charlotte: Belonging Jewishly in Israel: Interfaith Couples and the Possibilities of Integration. Unveröffentlichte 
Masterarbeit, Fachbereich Kulturanthropologie, Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg 2016; Schrijvers, Lieke L.: Gender, 
Power and Conversion in the Everyday Lives of New Jewish Women in the Netherlands, in: Contemporary Jewry 44 (2024), 
1, S. 129–151, https://doi.org/10.1007/s12397-023-09525-7; Schrijvers, Lieke L.: A Critical Reflection on the Intersections of 
Mixedness, Marriage and Conversion Among Female Converts in the Netherlands: ‚But I did it for myself‘, in: Tijdschrift 
voor Genderstudies 26 (2023), 3/4, S. 257–275, https://doi.org/10.5117/tvgn2023.3/4.004.schr; Schrijvers, Lieke L.: 
Questioning the Conversion Paradox: Gender, Sexuality, and Belonging amongst Women Becoming Jewish, Christian, and 
Muslim in the Netherlands. Dissertation, Universität Utrecht und Universität Gent 2022, online unter: 

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 14

https://doi.org/10.5117/tvgn2023.3/4.004.schr
https://doi.org/10.1007/s12397-023-09525-7


partnerships,  stehen mitunter  die  jüdische  Gemeinschaft  oder  eine  emotionale,  intime 
Bindung im Mittelpunkt, die mit formalen religiösen Elementen verbunden sein kann.102 
Trotz dieser intimen Nähe unterscheiden sich die Biografien von Konvertiten von denen 
der  Geburtsjuden  –  was  im  deutschen  Kontext  sensible  Fragen  aufwirft:  Wie  gehen 
Konvertiten und jüdische Familien mit dieser Differenz um? Aus all diesen Zusammen-
hängen ergeben sich zentrale Herausforderungen für die zukünftige Forschung: Gender, 
persönliche Migrationsgeschichte und Familienbiografien unterscheiden sich innerhalb 
der heterogenen Gruppe der Konvertiten und beeinflussen ihre Beiträge zum jüdischen 
heritage. Die Untersuchung von religiöser, sozialer und adjunct Konversion ist daher nicht 
nur  eine  Frage  der  Kategorisierung,  sondern  eröffnet  zentrale  Einblicke  in  die 
psychologische Landschaft von Juden und Nichtjuden seit dem Holocaust.

Schlussfolgerung: Versionen der Konversion und Critical Heritage Studies
Wie  eingangs  betont,  versteht  sich  dieser  Beitrag  als  explorativ:  Er  verknüpft 

ethnografische Feldforschung mit vorhandenen Quellen zur Konversion sowie mit dem 
Forschungsfeld  der  CHS.  Meine  ethnografischen  Daten  und  veröffentlichte  Quellen 
belegen, dass Konvertiten die drei vorgestellten Sphären beeinflussen und eine vertiefte 
wissenschaftliche  Auseinandersetzung  erfordern.  Die  bisher  vorliegende  Forschung 
beschränkt  sich  nahezu  ausschließlich  auf  religiöse  Konversionen  und  individuelle 
Motivlagen.  Die  sozialen,  nichtreligiösen  und  alltagspraktischen  Dimensionen  sind 
bislang unterforscht.

Unzweifelhaft  finden  soziale  Konversionen  innerhalb  jüdischer  Familien-  und 
Verwandtschaftszusammenhänge  statt  –  auch  wenn  ihre  spezifischen  Prozesse  und 
Wirkungen  bislang  kaum  untersucht  wurden.  Die  hier  dargestellten  Versionen  der 
Konversion sind als soziale Ereignisse zu begreifen und nicht auf Individuen beschränkt. 
Gleiches  gilt  für  adjunct  converts,  deren  Einfluss  auf  politische,  gesellschaftliche  und 
wissensproduzierende Sphären nachweisbar ist.

So  wird  sichtbar,  wie  sehr  die  Produktion,  Weitergabe  und  Transformation  des 
jüdischen  heritage mit  gesellschaftlichen  Machtverhältnissen  verbunden  sind.  Die 
Grundannahme der Critical Heritage Studies erlaubt es, diese Prozesse differenziert zu 
analysieren, da sie den Blick darauf lenkt, was als heritage gilt, wie es bewertet wird und 
welche gesellschaftlichen Gruppen davon profitieren und welche marginal bleiben. Die 
Versionen  der  Konversion  bieten  einen  produktiven  Ansatzpunkt,  um  sowohl  die 
Binnendynamik  in  der  jüdischen  Gemeinschaft  –  nicht  beschränkt  auf  die  jüdischen 
Gemeinden  –  als  auch  die  Wechselwirkungen  mit  der  Mehrheitsgesellschaft  zu 
verstehen.

In Deutschland zeigt sich, dass Konvertiten insbesondere in ihrer Rolle als Vermittler 
zwischen jüdischer Minderheit und nichtjüdischer Mehrheitsgesellschaft heritage prägen 

https://dspace.library.uu.nl/handle/1874/421532 [22.07.2024]; Rau, Symbolic Distancing, 2023.
102 Kranz, Jewish Families, 2024; Kranz, Love, 2024; Schrijvers, Questioning the Conversion Paradox, 2022, S. 233; Steiner, 
Inszenierung des Jüdischen, 2015.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 15



können.103 Sie tragen dazu bei, jüdische Identität lebendig zu halten, jüdisches Leben zu 
schaffen und gleichzeitig an historischen und aktuellen Traumata zu arbeiten.

Zukünftige Forschung sollte den Fokus stärker auf diese relationalen, sozialen und 
politischen  Dimensionen  legen  und  die  Vielfalt  der  Konversionsprozesse  umfassend 
abbilden. Eine kritische Perspektive auf das jüdische heritage in Deutschland ermöglicht 
nicht  nur  ein  besseres  Verständnis  von  Jewish  heritages im  Plural,  sondern  auch  eine 
Reflexion  der  gesellschaftlichen  Bedingungen,  unter  denen  Minderheiten  ihr  heritage 
bewahren und weiterentwickeln: Anstelle einer klassischen Schlussfolgerung plädiere ich 
daher für eine vertiefte Forschung zu diesem offenen und vielschichtigen Themenfeld.

Zitiervorschlag Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in 
Deutschland nach 1945, in: Medaon – Magazin für jüdisches Leben in 
Forschung und Bildung, 19 (2025), 37, S. 1–16, online unter 
https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf [dd.mm.yyyy].

Zur Autorin Dani Kranz ist Forschungsdirektorin des Tikvah Instituts, 
Berlin, Direktorin von Two Foxes Consulting, Deutschland und Israel sowie 
erste Vorsitzenden von Präsenzen – Netzwerk jüdische Gegenwartsforschung 
e. V. In ihrer angewandten Arbeit ist sie u. a. Mitglied im Beratungskreises 
des Bundesbeauftragten für jüdisches Leben und der Bekämpfung von 
Antisemitismus und kooperiert mit Stiftungen, sie berät zudem Museen und 
NROs. Sie ist im Vorstand der Association for the Social Scientific Jewry 
(ASSJ) und eines der Gründungsmitglieder im Netzwerk jüdischer 
Hochschullehrender (NJH). Ihre Expertise umfasst Migrations- und 
Ethnizitätsforschung, Anthropologie von Recht, Politik und Staat, 
intergenerationaler Tradierung, Erinnerungskultur- und politik sowie 
Antisemitismus und Philosemitismus und Kulturerbe

103 Kranz/Ross, Jewish Empowerment, 2025; Ross, The Moralization of Jewish Heritage, 2024.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 16


	Dani Kranz
	Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945


