e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Dani Kranz

Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach
1945

Konversion vom Judentum zum Christentum galt historisch oft als Mittel,
gesellschaftliche Marginalitit in christlich dominierten Kontexten zu
iiberwinden; dieses Muster bestand bis 1945 fort. Der Ubertritt zum Judentum
hingegen ist ein kontroverses und wenig erforschtes Phinomen. Auf Basis
ethnographischer Forschung argumentiere ich, dass Konversion nicht auf
religiose Konversion beschrinkt bleiben darf, sondern auch soziale
Formenumfasst. Im Rahmen der Critical Heritage Studies zeigt sich
Konversion als soziales Ereignis, das bedeutsam fiir die jiidische Gemeinschaft
ist.

Historically, conversion from Judaism to Christianity was often seen as a
means of overcoming social marginalisation in Christian-dominated contexts;
this pattern continued until 1945. Conversion to Judaism, on the other hand, is
a controversial and little-vesearched phenomenon. Based on ethnographic
research, I argue that conversion encompasses not only religious
transformation, but also social forms. In the context of critical heritage
studies, conversion emerges as a social event that generates meanings for the
Jewish community.

Erste Erkundungen: Versionen der Konversion

Historisch versprach die Konversion vom Judentum zum Christentum in christlichen
Mehrheitsgesellschaften in vielen Lebensbereichen das Ende gesellschaftlicher
Marginalisierung’ — ein Muster, das sich nach 1945 dnderte.” In einem grundlegend
verinderten gesellschaftlichen Kontext konvertieren weniger Juden zu anderen
Religionen, wihrend mehr Nichtjuden den Wunsch &dufdern, Juden zu werden.
Deutschland bildet hierbei keine Ausnahme, wobei die Konversion zum Judentum ein
Spannungsfeld bleibt,’ das stark von der nationalsozialistischen Vergangenheit und von
den angespannten Beziehungen zwischen jidischer und nichtjidischer Bevoélkerung

' Endelman, Todd M.: Leaving the Jewish Fold: Conversion and Radical Assimilation in Modern Jewish History. Princeton
2015.

* Parfitt, Tudor/Fischer, Netanel (Hg.): Becoming Jewish: New Jews and Emerging Jewish Communities in a Globalized
World. Newcastle upon Tyne 2016.

* Steiner, Barbara: Between Guilt and Repression: Conversion to Judaism after the Shoa, in: Dorchain, Claudia
Simone/Wonnenberg, Felice Naomi (Hg.): Contemporary Jewish Reality in Germany and Its Reflection in Film.
Berlin/Boston 2013, S.123-138, https://doi.org/10.1515/9783110265132.123; Steiner, Barbara: Die Inszenierung des Jiidischen.
Konversion von Deutschen zum Judentum nach 1945. Géttingen 2015; Steiner, Barbara: , The German Desire to be Jewish*:
Conversions of Non-Jewish Germans to Judaism after 1945, in: Parfitt, Tudor/Fisher, Netanel (Hg.): Becoming Jewish: New
Jews and Emerging Jewish Communities in a Globalized World. Newcastle upon Tyne 2016, S.156-166; Rau, Vanessa:
Between Symbolic Distancing and Following Desires: Conversion to Judaism among Women in Germany, in: Religion and
Gender 13 (2023), 2, S.162-183, https://doi.org/10.1163/18785417-01302008.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 1


https://doi.org/10.1515/9783110265132.123

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

geprdgt ist — Spannungen, die seit dem 7. Oktober 2023 besonders deutlich zutage
getreten sind.

Die Konversion zum Judentum im Nachkriegsdeutschland ist bislang unzureichend
erforscht. Ziel meines explorativen Beitrags ist es daher, drei zentrale Sphiren
darzustellen: Erstens wird die Konversion nach 1945 mit einem besonderen Fokus auf
emotionsgeschichtliche Aspekte betrachtet. Zweitens erfolgt eine erste Analyse der
Wirkung von Konvertiten auf jiidische Gemeinschaften sowie ihrer Beitrige innerhalb
dieser Communities wie auch in der Gesamtgesellschaft. Drittens wird die Rolle von
Konvertiten innerhalb jidischer Familien- und Verwandtschaftssysteme thematisiert.
Diese drei Bereiche werden durch die Perspektive der Critical Heritage Studies (CHS)
miteinander verkniipft.

In diesem Zusammenhang gilt es insbesondere, Uberginge und Schnittmengen
zwischen religiéser und sozialer Konversion® einerseits sowie jiidischer Interessen-
vertretung und Lobbyarbeit andererseits (adjunct conversion®) herauszuarbeiten. Die
Grenzen zwischen diesen Kategorien sind oft flieRend; nichtjidische Individuen
durchlaufen langjihrige Prozesse,’ wobei nur die religiose Konversion gemifl der
Halacha den formalen jiidischen Status verleiht — einen Status, den nicht jeder soziale
oder adjunct convert anstrebt.

Die verschiedenen Formen der Konversion werden im Rahmen der CHS
konzeptualisiert, da sie sowohl das gelebte religiose Judentum als auch alltagspraktische
Dimensionen jidischer Kultur beeinflussen’ und dariitber hinaus soziale und
gesellschaftliche® Resonanz entfalten.” Konversion muss als soziales Ereignis verstanden
werden, das Bedeutung und Konsequenzen fiir ganze Gemeinschaften hat und nicht blof3
einen Statuswechsel vom Nichtjuden zum Juden darstellt. Die CHS betonen, dass heritage
nicht gegeben ist, sondern produziert wird, dass Prozesse der heritagisation aktiv

* Cohen, Asher: Israeli Assimilation: The Absorption of Non-Jews into Israeli Society and Its Influence on the Collective
Identity. Ramat Gan 2002 [Hebriisch].

* Das englische Wort adjunct hat im Deutschen mehrere Bedeutungen. Ich verstehe unter ,adjunct conversion“ eine informelle
Konversion - sei es eine partielle, in der bestimmte Praktiken oder religiése Vorstellungen/Motive aus dem Judentum
iibernommen und gelebt werden, sei es eine funktionale, die pragmatisch oder sozial motiviert ist —, die auf
Berithrungskontexten iiber soziale oder berufliche Beziehungen beruht und individuell oder mit anderen adjunct converts
ausgelebt wird, ohne dass eine Paar-, Familien- oder Verwandtschaftsbeziehung zu einem Juden besteht.

¢ Boing, Itai: Dazugehéren: Ein deutsch-jiidisches Leben. Leipzig 2025.

7 Czimbalmos, Mercédesz: Rites of Passage: Conversionary In-Marriages in the Finnish Jewish Communities, in: Journal of
Religion in Europe 14 (2021), 1-2, S. 1-27, https://doi.org/10.1163/18748929-20211502; Czimbalmos, Mercédesz: ,Doing
Judaism* for Family Unity: Conversionary In-Marriages in the Jewish Community of Helsinki in the 1970s, in: Hartman,
Harriet (Hg.): The Jewish Family in Global Perspective. Heidelberg 2024, S. 161-185, https://doi.org/10.1007/978-3-031-
45006-8_8.

® Ein Beispiel hierfiir wire etwa, dass nichtjiidische Experten und Laien ,judaisierende Milieus‘ bilden und ,das‘ Judentum
an Nichtjuden vermitteln oder bestimmte, oft symbolische Anteile hervorheben. Siehe dazu Bodemann, Y. Michal: In den
Wogen der Erinnerung. Jidische Existenz in Deutschland. Miinchen 2002. Der Judaist Andreas Lehnardt befand dies als
charakteristisch fiir die Judaistik in Deutschland nach 1945, in der aufgrund des Fehlens von Juden eine , christlichen
Judaistik“ entstanden war; siehe Lehnardt, Andreas: Einleitung, in: Lehnardt, Andreas (Hg.): Judaistik im Wandel. Berlin
2017, S.1-2, hier S. 2. Dieser Zustand wird von Juden in der Gegenwart kritisiert, da es in Deutschland gegenwirtig zum
ersten Mal seit der Shoah wieder eine kritische Masse an jiidischen Judaisten oder anderen relevanten Experten gibt; siche
dazu Kranz, Dani/Ross, Sarah M.: Jewish Empowerment in the German Academic Space: Tectonic Shifts in the Jewish
Arena after 1990, in: Contemporary Jewry 45 (2025), 13, https://doi.org/10.1007/s12397-024-09625-y.

? Buckser, Andrew: Social Conversion and Group Definition in Jewish Copenhagen, in: Buckser, Andrew/Glazier, Stephen
D. (Hg.): The Anthropology of Religious Conversion. Lanham 2003; Yang, Fenggang/Abel, Andrew S.: Sociology of Religious
Conversion, in: Rambo, Lewis R./Farhadian, Charles E. (Hg.): The Oxford Handbook of Religious Conversion. Oxford 2014,
S.140-163, https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780195338522.013.006.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 2
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf


https://doi.org/10.1007/s12397-024-09625-y
https://doi.org/10.1007/978-3-031-45006-8_8
https://doi.org/10.1007/978-3-031-45006-8_8
https://doi.org/10.1163/18748929-20211502

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

verlaufen und dass sie ebenso mit Erinnern und Vergessen verbunden sind wie mit
Entscheidungen dariiber, was weitergegeben und was verworfen wird. Heritage darf dabei
nicht mit dem deutschen Begriff Erbe gleichgesetzt werden, der auf materielles,
unbewegliches Gut verweist. Vielmehr entspricht heritage eher dem hebraischen moreshet,
das auf der Logik des Tradierens le’dor va‘dor — von Generation zu Generation — basiert,
iiber die jitdische Praxen, Lebenswelten, aber auch Basales oder scheinbar Banales wie die
Zubereitung und Zusammensetzung von Gerichten weitergegeben werden. Heritage/
moreshet ist immer lebensweltlich, es ist nie den Lebenden um deren Interpretationen von
heritage/moreshet enthoben und nie auf die Vergangenheit oder materielles Erbe
beschrinket.” Diese Perspektive eignet sich besonders fiir die Analyse von Konversion und
heritage, da Konvertiten aktiv an heritagisation-Prozessen beteiligt sind und diese mit-
gestalten. Heritage — oder moreshet — ist deshalb immer geteilt und Ausdruck verflochtener
Vergangenheit und Gegenwart, was allerdings nicht iitber Machtungleichheiten zwischen
den stake holdern, in diesem Beispiel die jiidische Minderheit und die nichtjiidische
Mehrheit, hinwegtiuschen soll.

Die CHS verstehen heritage entsprechend als lebendiges Erbe, das in Macht-
verhiltnisse eingebettet ist und ausgehandelt wird.” Um diesen Aspekt konsistent
darzustellen, verwende ich im Folgenden durchgehend den Begriff heritage. Dariiber
hinaus orientiert sich meine Herangehensweise an der UNESCO-Empfehlung zur
Bewahrung der traditionellen Kultur und Folklore.” Jiidische Folklore und populire
Kultur werden dabei als integraler Bestandteil von jiidischer heritage verstanden — jenseits
dessen, was als hochkulturelles Erbe in Form religioser Schriften oder materieller
Zeugnisse gilt. Zwar bilden Texte die Grundlage interpretativer Auseinandersetzungen,”
doch sind es Alltagspraktiken jiidischer Folklore und populirer Kultur, die im lebendigen
immateriellen heritage substanziell sind. Daraus folgt, dass lebende Juden bestimmen,
was als judisches heritage gilt — auch gerim, religiose Konvertiten, oder soziale
beziehungsweise adjunct converts leisten dabei relevante Beitrige, die jedoch durchaus
ambivalent sein konnen.

Diese Komplexitit wird auch in der UNESCO-Konvention zur Bewahrung des
immateriellen Kulturerbes reflektiert:

The] intangible cultural heritage, transmitted from generation to generation, is
constantly recreated by communities and groups in response to their
environment, their interaction with nature and their history, and provides them

*° Diese Herangehensweise wurde von dem heritage-Forscher Rodney Harrison entwickelt, der geteilte Landschaften in
New South Wales, Australien, untersuchte und dabei herausarbeitete, dass Aborigines und settler Australians eine geteilte,
wenn auch nicht unbedingt harmonische Geschichte mit der von Schafzucht geprigten Landschaft verbindet; siehe
Harrison, Rodney: Shared Landscapes: Archaeologies of Attachment and the Pastoral Industry in New South Wales. Sydney
2004.

" Siehe Harrison, Shared Landscapes, 2004; Smith, Laurajane: Uses of Heritage. London/New York 2006,
https://doi.org/10.4324/9780203602263.

> UNESCO: Recommendation on the Safeguarding of Traditional Culture and Folklore adopted by the General Conference
at its twenty fifth session 1989, online unter:
https://www.univeur.org/cuebc/downloads/PDF%20carte/80.%201989%20UNESCO%20Recommendation. PDF
[15.08.2024].

¥ Primiano, Leonard Norman: Vernacular Religion and the Search for Method in Religious Folklife, in: Western Folklore 54
(1995), 1, S. 3756, https://doi.org/10.2307/1499910.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 3


https://www.univeur.org/cuebc/downloads/PDF%20carte/80.%201989%20UNESCO%20Recommendation.PDF

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

with a sense of identity and continuity, thus promoting respect for cultural
diversity and human creativity.”

Der vorliegende explorative Beitrag befasst sich daher mit Fragen, die unmittelbar die
Resilienz jiudischer Gemeinschaften und Lebenswelten betreffen. Die drei genannten
Sphiren — Konversion im Kontext der Emotionsgeschichte, religiose und/oder soziale
Konversion und ihre Auswirkungen auf jidische Gemeinschaften sowie Lobbyismus und
Aktivismus von adjunct converts und schliefflich die Rolle religiéser und sozialer
Konversion in Familien- und Verwandtschaftssystemen — greifen auf unterschiedliche
Weise auf Jewish heritage zuriick.

Im Folgenden werden Gemeinsamkeiten, Unterschiede und Schnittmengen zwischen
religiésen, sozialen und adjunct converts sowie die daraus entstehenden emotionalen
Gemeinschaften in den Blick genommen. Forschung zur Zugehorigkeit zu jiidischen
Gemeinschaften ohne giyur (religiose Konversion) existiert fiir die ehemalige Sowjetunion
(FSU),” die Vereinigten Staaten® sowie Israel.” Fiir Deutschland stellt dies bislang ein
Forschungsdesiderat dar. Abgebildet finden sich dieses Phinomen allerdings in
verdffentlichten Autobiografien und in meinen seit 2002 erhobenen ethnografischen
Daten.” Diese belegen, dass sich Konversionskategorien iiberlappen und dass eine
religiose Konversion nur bei einem Teil der Individuen erfolgt — oftmals nach fast
lebenslangen Reflexionsprozessen und Bewegungen zwischen verflochtenen, verschwim-
menden Kategorien.” Dabei darf nicht iibersehen werden, dass auch ohne giyur die
Verbundenheit mit dem gelebten jidischen heritage sowie der Einfluss sozialer und
adjunct converts darauf unbestreitbar ist.

¥ UNESCO: Basic Texts of the 2003 Convention of the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage, online unter:
https://ich.unesco.org/doc/src/2003_Convention_Basic_Texts-_2022_version-EN_.pdf[15.08.2024].

¥ Khanin, Vladimir (Ze'ev)/Bardach-Yalov, Elina: Non-Traditional Ways of Joining the Jewish Collective: The FSU
Experience, in: Parfitt/Fisher (Hg.), Becoming Jewish, 2016, S.185-203.

' Ariel, Yaacov: Unofficial Conversions: Non-Jewish Participants in Contemporary American Synagogues, in: Parfitt/Fisher
(Hg.), Becoming Jewish, 2016, S. 334-351; Marx, Dalia: Participation of Non-Jewish Family Members in Bar/Bat-Mitzvah
Ceremonies in the American Reform Movement: Boundaries or Inclusion?, in: Parfitt/Fisher (Hg.), Becoming Jewish, 2016,
S.353-368.

7 Haskin, Arie: Non-Jewish Immigrants from the FSU as Members of Jewish Society in Israel, in: Parfitt/Fisher (Hg.),
Becoming Jewish, 2016, S. 243-258.

¥ Meine Feldforschung gibt Einblicke in die verschiedenen Versionen der Konversion und zeigt, wie diese das Individuum
und jiidische Gemeinden, die jiidische Community oder auch eine spezifische jiidische Familie betrifft. Meine Daten
verdeutlichen zudem die Identititsarbeit von Konvertiten unterschiedlichster Couleur und zeigen andererseits, dass
Konversion in jeglicher Form eine sekundire Sozialisation darstellt; patrilineare Juden bilden die Ausnahme, bei ihnen
kann giyur als formale Bestatigung einer existierenden jitdischen Verortung und einer gelebten, familiir erlernten
Identitit verstanden werden. Konvertiten ohne jitdische Familienbiografie erlernen neue Identititstexte und -praxen sowie
die Referenzpunkte der neuen In-Group, wobei ihre primire Sozialisation zwar in den Hintergrund tritt, aber nie
vollstindig verschwindet. Ein Beispiel fiir diesen Prozess ist die Annahme des orthodoxen Judentums durch eine weibliche
Konvertitin bei gleichzeitiger Weitergabe des Deutschen — ihrer Muttersprache — an die gemeinsamen Kinder. Gerade das
Einfithren der deutschen Sprache — und damit des Deutschseins im weitesten Sinne — in jiidische Kontexte ist pragnant, da
die itberwiegende Mehrheit der Juden in Deutschland nach Deutschland migriert ist und entsprechend andere
Muttersprachen, meist Russisch, Hebriisch oder neuerdings auch Ukrainisch, spricht. Uber Sprache wird nicht nur
Sprache selbst tradiert, sondern es werden auch Konzepte, Metaphern, Geschichte und Weltbilder tradiert — und diese sind
im Deutschen weitgehend christlich gepragt.

¥ Boing, Dazugehoren, 2025; Rau, Symbolic Distancing, 2023; Steiner, Inszenierung des Jiidischen, 2015.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 4



e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945
Religidse, soziale und adjunct Konversion nach 1945

Es besteht Einigkeit dariiber, dass vor 1933 zwischen 500.000 und 600.000 Juden auf
deutschem Territorium lebten.”® Etwa 15.000 iiberlebten den Holocaust im Reich, rund 85
Prozent von ihnen waren mit Nichtjuden verheiratet und tiberlebten durch diese Ehen.*
Vor der nationalsozialistischen Herrschaft waren nur 6 Prozent aller Juden mit Nicht-
juden verheiratet;* in urbanen Zentren lag die Quote deutlich hoher.” Als genereller
Trend lasst sich feststellen, dass mehr jiidische Mdnner nichtjidische Frauen heirateten
als umgekehrt.* Der Historiker Maximilian Strnad argumentiert, dass die Geschichte der
iiberlebenden deutschen Juden eine Geschichte der Mischehen sei. Diese Geschichte
teilen viele jidische Displaced Persons aus Osteuropa nach 1945, die bis zur post-
sowjetischen Kontingentfliichtlingszuwanderung in den 1990er und frithen 2000er Jahren
den Grof3teil der jiildischen Gemeinden in Westdeutschland stellten.”

Der Historiker Ori Yehudai hat die Beziehungen zwischen iiberlebenden jiidischen
Minnern und nichtjiidischen deutschen Frauen in der unmittelbaren Nachkriegszeit
analysiert.” Diese Beziehungen waren weniger Ausdruck minnlichen Privilegs, sondern
Ergebnis eines akuten Mangels an jiidischen Frauen — es hatten mehr Minner iiberlebt.
Ein erheblicher Teil der nichtjiidischen Ehefrauen konvertierte nicht, wie die Soziologin
Lynn Rapaport in ihrer Studie zur Zweiten Generation — den in Deutschland geborenen
und aufgewachsenen Kindern von Shoah-Uberlebenden - aufzeigt.” Hier zeigt sich
wieder das historische Muster: Mehr jidische Minner heirateten nichtjidische Frauen,
von diesen Frauen konvertierten wiederum mehr zum Judentum als umgekehrt. Die
Anthropologin Mercédesz Czimbalmos prigte hierfiir den Begriff ,conversionary in-
marriages‘.”® Zwar erfolgten viele Konversionen im Zusammenhang mit EheschliefSungen
(heute auch Partnerschaften), doch konvertierte ein erheblicher Teil der nichtjiidischen
Ehepartner nicht religios. Die resultierenden Interehen® waren regelmaflig Anlass fiir
innergemeindliche Debatten und Konflikte, wie der Historiker Anthony D. Kauders
hervorhebt.”® Der Psychoanalytiker Kurt Griinberg und der Soziologe Y. Michal
Bodemann thematisierten das Phinomen im Hinblick auf jidische Familien- und

** Bodemann, In den Wogen, 2002.

* Strnad, Maximilian: The Fortune of Survival: Intermarried German Jews in the Dying Breath of the ,Thousand-Year
Reich’, in: Dapim: Studies on the Holocaust 29 (2015), 3, S.173-196, https://doi.org/10.1080/23256249.2015.1082806.

** Strnad, Fortune, 2015.

* Staetsky, L. Daniel: Intermarriage of Jews and Non-Jews: The Global Situation and Its Meaning. London 2023, online
unter: https://archive.jpr.org.uk/download?id=19146 [13.07.2025].

* Staetsky, Intermarriage, 2023.

* Kranz, Dani: Mythical Jews and Real Migrations: Ideas about Jewish Continuity in Post-Shoah Germany and Empirical
Realities, in: Wynn, Natalie/Cohen Ionnides, Mara (Hg.): Jewish Migration in Myth and Reality. Newcastle upon Tyne 2025,
S. 241-264.

* Yehudai, Ori: , Doubtful Cases*: Intermarried Families in the Post-Holocaust Jewish World, in: Immigrants & Minorities
38 (2022), 1/2, S.27-53, https://doi.org/10.1080/02619288.2020.1794839.

* Rapaport, Lynn: Jews in Germany after the Holocaust: Memory, Identity, and Jewish-German Relations. Cambridge 1997.
* Czimbalmos, Rites of Passage, 2021.

* Der Begriff Interehe hat im Gegensatz zu Mischehe keine Nazi-Konnotation. Historisch gesehen ist es allerdings korrekt,
von Mischehe zu sprechen; siehe Strnad, Fortune, 2015.

** Kauders, Anthony: Unmdégliche Heimat. Eine deutsch-jiidische Geschichte der Bundesrepublik. Miinchen 2007.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 5



e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Verwandtschaftssysteme:” Nach 1945 wurde die eigene Familie von Juden als
Riickzugsraum verstanden; das Eindringen ,Fremder' erzeugte Angste.” Diese
Tendenzen zeigten sich auch in den jiidischen Gemeinden, die hiufig wie Ersatzfamilien
funktionierten:® Jeder Nichtjude wurde ebenso wie jeder potenzielle Konvertit mit
Skepsis betrachtet.

Die Kleinheit der jidischen Gemeinden wirft die Frage nach sozialer Konversion auf.
Der Soziologe Asher Cohen entwickelte dieses Konzept im Hinblick auf die schrittweise
Integration nichtjidischer Ehepartner und Familienangehoriger in die israelisch-
judische Mehrheitskultur.* Daraus ergibt sich die Frage: Wie findet soziale Konversion in
Deutschland statt — in einer Situation totaler Minderheit? Studien der Anthropologin
Dani Kranz und der Soziologin Ina Schaum belegen, dass nichtjiidische (Ehe-)Partner das
lebendige jidische heritage innerhalb der Familie unterstiitzen und mittragen.” Folglich
stellt sich die Frage, ob diese — eigentlich nichtjidischen — Familienmitglieder sozial
judisch werden. Die Frage zielt auf den Prozess, nicht auf die Existenz sozialer
Konvertiten. In abgewandelter Form gilt dies auch fiir ,nicht-traditionelle*® Akteure wie
adjunct converts, die sich aktiv in jiidischen Kontexten engagieren. Seit dem 7. Oktober
2023 ist dies noch deutlicher geworden: Diese Nichtjuden unterstiitzen aktiv jiidische
Belange — eine Unterstiitzung, die angesichts der geringen Zahl von Juden in Deutsch-
land relevant ist.” Jidische Prisenz ist symbolpolitisch aufgeladen — im Positiven wie im
Negativen.”® Konversion zum Judentum oder das Engagement von Nichtjuden fiir
judische Belange ist entsprechend stets politisch und nie rein privat.

Diese Situation erschwert den Forschungszugang zu Konversion und gegenwartigen
Konvertiten aller Couleur. Das zeigt sich im Vergleich zur Forschung von Czimbalmos in
Finnland — einem Land mit einer noch kleineren jiidischen Bevolkerung, jedoch ohne die
belastete Geschichte Deutschlands.® 1977 kam es dort zu einer ,Massenkonversion‘ nicht-
judischer Ehefrauen und nichthalachischer jiidischer Kinder. Auch hier zeigt sich ein
Gender-Bias: Mehr Frauen als Midnner konvertierten religios. Laut Czimbalmos hatten
viele Konvertitinnen ihre Konversion urspriinglich nicht geplant, sondern wollten sich

* Bodemann, Y. Michal: A Jewish Family in Germany Today. Durham 2004, https://doi.org/10.1515/9780822385929;
Griinberg, Kurt: Liebe nach Auschwitz: Die Zweite Generation. Frankfurt am Main 2000.

** Kranz, Dani: Jewish Families, Jews and Their Families, Jews in Families in Germany After 1945: Families, Memories,
Boundaries, and Love, in: Hartman (Hg.), The Jewish Family, 2024, S.139-159, https://doi.org/10.1007/978-3-031-45006-8_7.
* Kauders, Unmégliche Heimat, 2007; Kranz, Dani: Shades of Jewishness: The Creation and Maintenance of a Liberal
Jewish Community in Post-Shoah Germany. Dissertation (Ph.D.), University of St. Andrews 2009, online unter:
https://research-repository.st-andrews.ac.uk/handle/10023/872 [15.08.2024].

** Cohen, Israeli Assimilation, 2002..

* Kranz, Dani/Hotam, Yotam/Avihu, Shoshana: Big Baggage on Small Shoulders? Children of Israeli/German
Interparentage in Germany, in: Gasperoni, Michael/Grand, Cyrile/Gourdon, Vincent (Hg.): Les mariages mixtes dans les
sociétés européennes, XVIIIle-XXIe siécles — Pour une histoire sociale de la mixité matrimoniale. Rom 2019, S.286-312;
Kranz, Jewish Families, 2024; Kranz, Dani: Love, Personality, Agency, Jews: Intimate Relationships of Jews in Germany
post-1945, in: Jewish Culture and History 25 (2024), 3, S. 404—423, https://doi.org/10.1080/1462169X.2024.2367846; Schaum,
Ina: Jews and Germans: An Outdated Binary? Jews, Love, and Relationships in Contemporary Germany, in: Jewish Culture
and History 25 (2024), 3, S. 447-469, https://doi.org/10.1080/1462169X.2024.2367847.

* Khanin/Bardach-Yalov, Non-Traditional Ways, 2016.

* DellaPergola, Sergio/Staetsky, L. Daniel: Jews in Europe at the turn of the Millennium: Population trends and estimates.
London 2020, online unter: https://www.jpr.org.uk/reports/jews-europe-turn-millennium-population-trends-and-
estimates [06.05.2024].

*® Kranz/Ross, Jewish Empowerment, 2025; Sosada, Johannes: Gebildeter Antisemitismus. Baden-Baden 2025.

* Czimbalmos, Doing Judaism, 2024.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 6
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf


https://www.jpr.org.uk/reports/jews-europe-turn-millennium-population-trends-and-estimates
https://www.jpr.org.uk/reports/jews-europe-turn-millennium-population-trends-and-estimates
https://doi.org/10.1080/1462169X.2024.2367846
https://doi.org/10.1515/9780822385929

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Wissen tiber das Judentum aneignen.* Diejenigen, die konvertierten, eigneten sich
dieses Wissen aktiv an und trugen zum gelebten jidischen heritage bei — sowohl im
Privaten als auch in der Gemeinde. Czimbalmos betont die zentrale Bedeutung der
Alltagspraxis und verweist auf das religionswissenschaftliche Konzept der vernacular
religion, das die alltagspraktische Interpretation religiéser Korpora beschreibt.* Dies
bestitigt meine These, dass Konvertiten fiir die Erhaltung und (Re-)Produktion des
lebendigen jidischen heritage von Bedeutung sind. Wenig iiberraschend zeigt
Czimbalmos’ Studie, dass die finnische jiidische Gemeinde keine Skepsis gegeniiber den
(potenziellen) Konvertitinnen hegte. Der Wunsch, durch Konversion von der Titer- in die
Opferrolle zu wechseln und sich so von intergenerativer Schuld zu befreien, ist also
spezifisch deutsch.*

Dass Konversion zum Judentum in Deutschland ein aufgeladenes Thema ist, zeigt
sich auch in der recht iitberschaubaren vorhandenen Literatur.” Nicht durch Geburt allein ist
ein Sammelband mit autobiografischen Essays deutscher Konvertiten* — eine der ersten
Dokumentationen, in denen Konvertiten selbst iiber ihren Weg berichten. Hervorzu-
heben ist die Autobiografie von Itai Boing, der seinen Weg zum giyur schildert.
Bemerkenswert ist dabei, dass Boing vor seiner religiosen Konversion als adjunct convert
aktiv war — insbesondere im Bereich der Austausch- und Bildungsarbeit zu Israel — und
in Israel dem von Cohen identifizierten Prozess der sozialen Konversion folgte.* Bdings
Biografie veranschaulicht exemplarisch das Ineinandergreifen der von mir skizzierten
Kategorien: Er war zunichst adjunct convert, dann sozialer Konvertit und entschied sich
schlieflich fiir die offizielle Zugehorigkeit zum jiidischen Volk durch einen giyur.

Weitere Quellen richten den Blick auf deutsche Konvertiten in Israel,* die dem von
Czimbalmos beschriebenen Muster der conversionary in-marriages folgen.” Hinzu kommen
Berichte von Deutschen, die zwar nicht konvertierten, jedoch in Israel inneren Frieden
suchten® oder mogliche Wege zum Judentum erkundeten.” Diese Quellen zeigen, dass
die religiose Konversion hiufig erst nach den Phasen der adjunct oder der sozialen
Konversion erfolgt, also Ergebnis einer langsamen Anndherung ist.

Die ersten wissenschaftlichen Untersuchungen fiir Deutschland selbst stammen von
der Historikerin und Psychologin Barbara Steiner.” Anhand von Interviews mit

** Czimbalmos, Doing Judaism, 2024. Diese Tatsache unterstreicht, nebenbei bemerkt, dass formales Wissen iiber das
Judentum nicht nur in Deutschland, sondern auch in anderen Lindern mit einer kleinen bzw. sehr kleinen jiidischen
Community, die schwach ausgepragt ist.

# Primiano, Vernacular Religion, 1995.

** Steiner, Inszenierung des Jidischen, 2015.

* Rau, Symbolic Distancing, 2023; Steiner, Inszenierung des Jiidischen, 2015.

“ Homolka, Walter/Seidel, Esther (Hg.): Nicht durch Geburt allein. Ubertritt zum Judentum. Berlin 1995.

* Cohen, Israeli Assimilation, 2002.

‘ Eiger, Antje: ,Ich bin Jiidin geworden“. Begegnungen mit deutschen Konvertiten in Israel. Berlin 1994; Hockel, Kerstin:
Wie kannst du so fest glauben: Meine Schwester, der Gott der Juden und ich. Miinchen 2007.

¥ Czimbalmos, Rites of Passage, 2021.

* Kranz, Dani: Probing the Boundaries of Jewishness, of Israelisness, or Provoking of Both? Current Intermarried Couples
in Israel, in: Ray, Larry/Diemling, Maria (Hg.): Boundaries, Identity and Belonging in Modern Judaism. London 2015,
S.177-192; Somers, Eli/Agam, Yael: Personal Action as Collectivist Reconciliation: Children of ,Aryan‘ Citizens of Nazi
Germany Living in Israel, in: Dapim: Studies of the Holocaust 29 (2015), 2, S.100-181.

* Trepp, Leo/Trepp, Gunda: ,Dein Gott ist mein Gott“: Wege zum Judentum und zur jiidischen Gemeinschaft. Stuttgart
2015.

*° Steiner, Guilt and Repression, 2013; Steiner, Inszenierung des Jidischen, 2015; Steiner, The German Desire, 2016.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 7



e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Konvertiten zeigt sie, dass die Beweggriinde fiir eine Konversion nicht auf den Wunsch
reduziert werden konnen, sich von der ererbten deutschen Schuld zu entlasten. Einige
Konvertiten entschieden sich fiir diesen Schritt, weil sie eine Beziehung mit einem
judischen Partner eingegangen waren und eine gemeinsame Familie griitnden wollten.
Andere strebten danach, Teil einer jiidischen Gemeinschaft zu werden, zogen nach Israel,
identifizierten sich mit dem jiidischen Volk als Kollektiv und/oder wollten sich religios als
Teil dieses Volkes verstehen.” Dass diese neuen Juden einen Beitrag zu jiidischen
Gemeinschaften sowie zu Familien- und Verwandtschaftsstrukturen leisten und diese
mitprigen, wird in Steiners Studie implizit deutlich.

Sowohl Steiner als auch die Soziologin Vanessa Rau konzentrieren sich auf
individuelle Konvertiten, ihre Beweggriinde und ihre fortlaufende Identititsarbeit.”* Rau
argumentiert, dass Begehren ein zentraler Parameter in Bezug auf die Konversion
deutscher Frauen zum Judentum sei: das Begehren nach einem Juden, das Begehren,
judisch zu sein, sowie das Begehren, eine ,andere‘ Deutsche zu werden — ohne dabei das
Deutschsein aufzugeben. Lebensphasen und -krisen durchziehen diese biografischen
Erzihlungen deutscher Konvertitinnen.

Analysen zum Einfluss dieser Konvertiten auf Gemeinschaften, Familien,
Verwandtschaftssysteme und politische Strukturen — wie sie dieser Beitrag anstrebt —
liegen bislang kaum vor. Auch ihre Rolle im Hinblick aufjidisches heritage in Deutschland
wurde bisher nicht systematisch untersucht. Dies gilt ebenso fir das Verhiltnis zwischen
sozialer und adjunct conversion, obwohl sowohl die bisherige Forschung als auch
autobiografische Berichte verdeutlichen, dass Konversionsprozesse keineswegs linear
verlaufen. Vielmehr wechseln Individuen im Laufe der Zeit zwischen Kategorien oder
verbleiben in jener, die thnen am ehesten entspricht: Nicht alle sozialen oder adjunct
converts vollziehen eine religiése Konversion.

Gleichzeitig zeigt sich, dass Konversion — in all ihren Varianten — keine rein
individuelle, sondern stets auch eine gemeinschaftlich relevante Praxis ist. Sie greift tief
in symbolische Ordnungen ein, wirkt sich auf Zugehorigkeitssysteme aus, stellt Narrative
infrage und produziert neue Formen jiidischen Lebens.” Diese Prozesse sind eingebettet
in groflere gesellschaftliche Dynamiken, die durch die postnationalsozialistische
Erinnerungskultur sowie durch Migration, Globalisierung und aktuelle politische
Entwicklungen geprigt sind. Seit dem 7. Oktober 2023 ist zudem eine neue Sichtbarkeit
nichtjidischer Akteure zu verzeichnen, die jidische Anliegen aktiv vertreten. Diese
Entwicklung verweist auf die Notwendigkeit, adjunct converts als integralen Bestandteil
judischer Gegenwartskultur in Deutschland zu begreifen — als Mitgestalter eines
lebendigen heritage, das stets im Werden begriffen ist.

Somit kann Konversion — verstanden als religidser, sozialer und politischer Prozess —
nicht als rein individueller Ausdruck personlicher Identititsarbeit betrachtet werden.
Vielmehr erdffnet sich ein analytischer Rahmen, der Konversion als Schnittstelle

*' Mitunter wollten deutsche Ehepartner von israelischen Juden nach Jahren oder Jahrzehnten - teils zur Verwunderung
ihrer jidisch-israelischen Ehepartner - religis konvertieren. So wollte einer von ihnen nicht nur israelischer Staatsbiirger,
sondern jitdischer Israeli werden, was er selbst als ganzheitliches Israelischsein begreift (Feldnotizen, 07.08.2024).

** Rau, Symbolic Distancing, 2023.

%3 Siehe Kranz, Shades of Jewishness, 2009. Dies ist besonders in liberal oder Reform-Gemeinden sichtbar, in denen es eine
grofere Anzahl von Konvertiten gibt als in orthodox praktizierenden Gemeinden.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 8
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

zwischen biografischer Erfahrung, kollektiver Erinnerung und kultureller Aushandlung
versteht. Die Verbindung zu den CHS ermdglicht es, diese Schnittstelle sichtbar zu
machen und Konversion als aktiven Beitrag zur Rekonstitution jiidischen Lebens in
Deutschland zu konzeptualisieren. Damit riickt nicht nur die Dynamik von Zugehorigkeit
und Ausschluss ins Zentrum, sondern auch die Frage, wie jiidisches heritage im 21.
Jahrhundert (re)produziert, verhandelt und weitergegeben wird — von Juden ebenso wie
von jenen, die sich ihnen, ihrer Community und ihrem heritage annihern.

Critical Heritage Studies

Urspriinglich konzentrierten sich die Heritage Studies vornehmlich auf materielles
Kulturerbe.** Immaterielles Kulturerbe wurde erst ab den frithen 2000er Jahren in ihren
Kanon aufgenommen. Die CHS formierten sich ab 2010, als australische heritage-
Forscher wie Rodney Harrison®”, Laurajane Smith®*, Emma Waterton und Tim Winter*’
das ,Kritische“ mit Nachdruck einbrachten. In ihrem Editorial zur Sonderausgabe Critical
Heritage Studies argumentierten Winter und Waterton,*® dass Prozesse der heritagisation —
also der kulturellen Bedeutungszuschreibung an bestimmte Artefakte, Praktiken oder
Narrative — besser verstanden werden miissten. Die Beitridge geben Einblicke in prigende
Debatten iiber ,processes of remembering/forgetting, as well as that played by material
culture, in our interactions with the past in everyday life.“*” Die Autoren erweiterten den
Fokus der Heritage Studies und stellten die grundlegende Frage: Was gilt als heritage —
und fir wen? Die entscheidende Verschiebung liegt in der Infragestellung vermeintlicher
Selbstverstindlichkeiten und des als gegeben hingenommenen heritage, insbesondere im
Hinblick darauf, wie heritage in all seinen Formen bewahrt und weitergegeben wird.

Gerade in postgenozidalen Kontexten wie Deutschland nach 1945 ist es von zentraler
Bedeutung, diese Prozesse zu analysieren. Nach 1945 lebten Juden immer noch bzw.
wieder in Deutschland - jedoch waren sie als ,indigene* heritage-Trager marginal. Hinzu
kommt, dass nur ein kleiner Teil der heute in Deutschland lebenden Juden auf Familien-
biografien zuriickblicken kann, die bis vor 1945 reichen.® Zwischen 1945 und 1990 stellten
osteuropdische Displaced Persons die Mehrheit der jidischen Bevolkerung im Westen
dar.” Im Osten waren deutsche Juden in der Mehrheit,” jedoch insgesamt eine sehr
kleine Gruppe — was die Konsequenzen des Genozids und die Realitit verdeutlicht, dass
die judische Gemeinschaft in Deutschland nach 1945 ohne Migration nicht hitte bestehen
konnen:® 1989 zihlten die ostdeutschen jiidischen Gemeinden weniger als 400

** Smith, Uses of Heritage, 2006.

* Harrison, Shared Landscapes, 2004; Harrison, Rodney: Heritage: Critical Approaches. London/New York 2012,
https://doi.org/10.4324/9780203108857.

5 Smith, Uses of Heritage, 2006.

¥ Winter, Tim/Waterton, Emma: Critical Heritage Studies, in: International Journal of Heritage Studies 19 (2013), 6, S.546—
561, https://doi.org/10.1080/13527258.2013.818572.

*® Winter/Waterton, Critical Heritage Studies, 2013.

* Winter/Waterton, Critical Heritage Studies, 2013, S. 531.

 Kranz, Jewish Migration, 2025.

¢ Bodemann, In den Wogen, 2002.

¢ Borneman, John/Peck, Jeffrey: Sojourners: The Return of German Jews and the Question of Identity. Lincoln 1995.
 Kranz, Jewish Migration, 2025.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 9


https://doi.org/10.4324/9780203108857

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Mitglieder;* im Westen waren es zwar 28.000,% doch handelte es sich eben nicht um eine
Fortsetzung der jiidischen Gemeinschaft von vor 1933.*

Obwohl diese Zahlen durch die postsowjetische und israelische Migration in den
1990er und frithen 2000er Jahren anstiegen, blieb die jiidische Community klein. So banal
es auch klingen mag: Die Bewahrung des lebendigen jiidischen heritage in seiner
alltaglichen, erfahrbaren und emotional verankerten Form stellte eine enorme
Herausforderung dar. Seine Weitergabe ist durch die geringe Gruppengréfle ebenso
eingeschrankt wie durch die mit Jewish heritage und jiidischer Sichtbarkeit verbundenen
Traumata. Die Entwicklungen nach dem 7. Oktober 2023 sind ein schmerzhafter und
retraumatisierender Beleg: Erneut verbergen Juden ihre Identitit, verstecken jiidische
Symbole und raten ihren Kindern davon ab, ihr Jidischsein offentlich sichtbar zu
machen.”

Der aktive Prozess der Weitergabe verweist auf das Konzept le’dor va’dor — von
Generation zu Generation. Sowohl materielles als auch immaterielles jiidisches heritage
wird von Generation zu Generation weitergegeben. Ein Beispiel hierfiir sind Rezepte.
Selbst wenn die Kashrut (jiidische Speisegesetze) beachtet wird, unterscheiden sich
jiidische Speisen und Rezepte — etwa zwischen Finnland® und Kurdistan.” Wihrend die
Speisegesetze schriftlich fixiert sind, handelt es sich bei spezifischen Rezepten und
familidgren Praktiken um tberliefertes, intergenerational weitergegebenes Wissen. Im
Fall einer conversionary in-marriage werden diese Rezepte auch an konvertierte Juden
weitergegeben — ebenso an Personen, die ,nur sozial konvertiert sind. Beide Konver-
sionsformen sind Teil von le’dor va‘dor — und Konvertiten beider Kategorien bringen
ihrerseits eigene Interpretationen in die Rezeptweitergabe ein.

Ein weiteres Beispiel ist synagogale Musik. Die liberale synagogale Musik in
Deutschland nach 1945 veranschaulicht das Nachleben jiidischer Musik ohne jiidische
Triger: Der Synagogenchor Leipzig wurde 2020 von der UNESCO als immaterielles
Kulturerbe anerkannt — er hatte keine jidischen Mitglieder. Das Repertoire umfasst
liberale synagogale Musik des 19. Jahrhunderts, die christliche Elemente wie Chor und
Orgel integrierte; auch Notenschriften wurden eingefiihrt. Diese Praxis konnte nach der
Shoah wiederbelebt werden, da sie durch iiberliefertes materielles Kulturerbe verfiigbar
blieb, auch wenn die urspriinglichen jiidischen Komponisten nicht mehr existierten: So
singen gewissermaflen adjunct converts fiir und als — performative — Juden.”

* Burgauer, Erika: Zwischen Erinnerung und Verdringung. Juden in Deutschland nach 1945. Reinbek bei Hamburg 1993.
% ZWST: Ausziige aus Mitgliederstatistik. Frankfurt: Zentralwohlfahrtsstelle der Juden in Deutschland, 2001, online unter:
https://zwst.org/sites/default/files/2021-08/Mitgliederstatistik-1990-2000-Ausziige. pdf [15.08.2024].

¢ Kranz, Dani/Ross, Sarah M.: Der ,gojnormative Blick: 1700 Jahre jiidisches Leben in Deutschland?, in: Medaon -
Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung und Bildung 17 (2023), 32, S. 1-15, online unter:
http://www.medaon.de/pdf/medaon_32_kranz_ross.pdf [09.08.2025].

¢ Kranz, Dani: Die Situation fiir Dozierende: Einblicke des Netzwerks jiidischer Hochschullehrender, in: AJC/JSUD (Hg.):
Antisemitismus an deutschen Hochschulen, Berlin 2025, S. 14-18, online unter:
https://ajcgermany.org/de/broschueren/jsud-und-ajc-berlin-veroeffentlichen-lagebericht-antisemitismus-deutschen-
hochschulen [13.10.2025].

 Czimbalmos, Doing Judaism, 2024.

® Sered, Susan S.: Food and Holiness: Cooking as a Sacred Act Among Middle-Eastern Jewish Women, in: Anthropological
Quarterly 61 (1988), 3, S.129-140, https://doi.org/10.2307/3317789.

7 Ross, Sarah M.: The Moralization of Jewish Heritage in Germany: Sustaining Jewish Life in the Twenty-First Century.
Lanhan 2024.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 0
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf I


https://ajcgermany.org/de/broschueren/jsud-und-ajc-berlin-veroeffentlichen-lagebericht-antisemitismus-deutschen-hochschulen
https://ajcgermany.org/de/broschueren/jsud-und-ajc-berlin-veroeffentlichen-lagebericht-antisemitismus-deutschen-hochschulen
http://www.medaon.de/pdf/medaon_32_kranz_ross.pdf

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Die Musikethnologin Sarah M. Ross argumentiert, dass liberale Synagogenmusik
Elemente des materiellen wie auch des immateriellen jidischen heritage umfasst, zugleich
jedoch eine soziopolitische Ressource fiir die nichtjiidische deutsche Gesellschaft nach
1945 darstellt.” Thre Argumentation wird untermauert von der erfolgreichen’
Wiedereinfithrung des liberalen Judentums in Deutschland — durch die Griitndung des
Abraham-Geiger-Kollegs in Potsdam (1999) sowie des Europiischen Zentrums fiir
Jiidische Gelehrsamkeit (2021). Federfithrend war der Rabbiner Walter Homolka, selbst
ein Konvertit zum liberalen Judentum.” Er regte an, dass es sinnvoller sei, jiidische
Institutionen in Deutschland zu férdern als jene in den USA. Zur Umsetzung dieser Idee
suchte er gezielt die Kooperation mit nichtjiidischen deutschen Akteuren” - ein Beispiel
fir die Wirksamkeit von Konvertiten nicht nur innerhalb jiidischer Gemeinschaften,
sondern auch in politischen Zusammenhingen und Machtverhiltnissen zwischen
christlich gepragter Mehrheit und jiidischer Minderheit. Es liegt nahe, dass das liberale
Judentum - ebenso wie die liberale synagogale Musik - auf die nichtjidische
Mehrheitsgesellschaft eine grofiere Anziehungskraft ausiibt als das orthodoxe Judentum
oder andere jiidische heritages, die seit 1945 durch jiidische Migration nach Deutschland
gelangten.”

Die liberale judische Praxis ist nicht das heritage der Mehrheit der Juden in
Deutschland. Es gehort logisch nicht zu deren gelebter Auslegung von jiidischer Religion,
Kultur und heritage.” Hier zeigt sich ein zentraler Unterschied zwischen jidischem
heritage aus Sicht der Mehrheit der jiidischen Gemeinschaft einerseits und dem jiidischen
Erbe aus Sicht der nichtjiidischen Mehrheitsgesellschaft andererseits™ — sowie in Bezug
auf die Rolle von Konvertiten in jidischen Gemeinschaften. Angesichts dieser
Unterschiede erscheint der Grundgedanke der CHS besonders geeignet, um jiidisches
heritage in den von mir angerissenen Bereichen zu analysieren. Ich argumentiere, dass die
Produktion, Interpretation und &dsthetische Bewertung dessen, was als gelebtes und
lebendiges judisches heritage gilt, nicht losgelost von gesellschaftlichen
(Macht-)Verhiltnissen betrachtet werden kann. Das Phinomen der Konversion nach 1945
erlaubt einzigartige Einblicke in diese Dynamiken.

Versionen der Konversion: Forschungsstand

Aus jiidischer Perspektive bedeutete das Verlassen des Judentums den Verlust
spiritueller Reinheit und eine Form existenzieller Negierung.” Aus christlicher Sicht

" Ross, The Moralization of Jewish Heritage, 2024.

” Homolka/Seidel, Nicht durch Geburt allein, 1993.

7 Interview von Dani Kranz und Sarah M. Ross mit Walter Homolka am 21.05 2021.

7 Ross, The Moralization of Jewish Heritage, 2024.

7 Ross, Sarah M./Kranz, Dani: Jiidisches Kulturerbe versus Jewish Heritage und jiidische Intergenerativitit: Die
Konstruktionen und der gesellschaftspolitische Stellenwert jiidischen Erbes in Deutschland, in: Online-Dossier Jiidisches
Leben in Deutschland — Vergangenheit und Gegenwart. Bonn 2023, online unter: https://www.bpb.de/themen/zeit-
kulturgeschichte/juedischesleben/s15818/juedisches-kulturerbe-versus-jewish-heritage/ [15.08.2024].

7 Maor, Harry: Uber den Wiederaufbau der jiidischen Gemeinden in Deutschland seit 1945. Unveréffentlichte Dissertation,
Universitit Mainz 1961; Ross/Kranz, Jiiddisches Kulturerbe, 2023.

7 Carlebach, Elisheva: Divided Souls: Converts from Judaism in Germany, 1500-1700. New Haven 2001,
https://doi.org/10.12987/yale/9780300084108.001.0001.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.

Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdfimedaon_37_kranz.pdf 11


https://doi.org/10.12987/yale/9780300084108.001.0001

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

hingegen war der Ubertritt zum Judentum nur als Folge von jiildischem Zwang'
erklirbar.” Der Ubertritt wurde entmutigt oder verboten — wie die Interventionen des
preufdischen Konigs Friedrich Wilhelm III. in den 1820er und 1830er Jahren belegen.”
Wenn Frauen im spiteren 19. Jahrhundert nach Einfithrung der zivilen Ehe zum
Judentum konvertierten, geschah dies meist, um der halachischen Weitergabe des
Judentums zu entsprechen® — dabei darf nicht vergessen werden, dass Frauen rechtlich
von ihren ménnlichen Verwandten abhingig und ihnen nicht gleichgestellt waren.

Die Epoche seit 1945 brachte einen grundlegenden Wandel: Zum ersten Mal
konvertierten mehr Christen zum Judentum als umgekehrt. Die Entscheidung, jiidisch zu
werden, gewann an Attraktivitit. Wie Rau herausarbeitet, war diese Entscheidung nicht
zwangsliufig mit Erlésungsvorstellungen verbunden;" Steiner wiederum zeigt, dass der
Ubertritt nicht automatisch religiés motiviert oder von Schuldgefithlen geprigt war.®
Zwar blieb ihre Gesamtzahl gering,* doch die Konversionen erwiesen sich als bedeutsam:
Die Konvertiten wirkten sich positiv auf das Wohl von Holocaust-Uberlebenden aus, um
die sie sich kiitmmerten*, und sie unterstiitzten die jiidische Zukunft in Form ihrer
Kinder® — als religios oder sozial konvertierte Elternteile. Deutsche ohne jiidische Partner
hingegen ermoglichten als religiése, soziale und adjunct converts Einblicke in
Psychodynamiken, die in der Mehrheitsgesellschaft weniger sichtbar waren: Ihr Interesse
am Judentum war hiufig Ausdruck eines Verstindigungswillens und einer aktiven
Auseinandersetzung mit der deutschen Vergangenheit.*

Nach 1990 leisteten Konvertiten wichtige Beitrage in jiidischen Institutionen: Ohne
sie hitten viele Gemeinden in Deutschland, insbesondere liberale, heute weder religise
noch sikulare Fithrungskrifte. Wihrend Kritiker wie die Berliner Kantorin Avitall
Gerstetter die Dominanz von Konvertiten innerhalb der Gemeinden monierten,? ist ihre
Bedeutung fiur den Fortbestand von Gemeinden (wie auch der Gemeinschaft)
unitbersehbar — ohne sie konnten viele Strukturen nicht aufrechterhalten werden. In
meiner Schlussbetrachtung greife ich diese doppelte Wirkung erneut auf.

 Treue, Wolfgang: , Pour la gloire du grand Dieu d'Israél“. Konversionen zum Judentum in der Frithen Neuzeit, in:
Aschkenas 15 (2005), 2, S. 419433, https://doi.org/10.1515/asch.2005.419.

7 Strathmann, Donate: Ein ungeheuerlicher und anstéfRiger Vorfall: Konversionen zum Judentum und jiidisch-christliche
EheschliefSungen in Westfalen 1816—1846: Die Mischehenproblematik zwischen politischer Restauration und
Judenemanzipation, in: Aschkenas 9 (1999), 1, S. 67-107, https://doi.org/10.1515/asch.1999.9.1.67.

* Staudacher, Anna L.: Proselyten und Riickkehr. Der Ubertritt zum Judentum in Wien 1868-1914. Wien 2016,
https://doi.org/10.3726/978-3-653-06502-2..

¥ Rau, Symbolic Distancing, 2023.

% Steiner, Inszenierung des Jidischen, 2015.

* https://zwst.org/de/publikationen/statistik?fbclid=IwY2xjawLP7etleHRuA2FIbQIxMAABHoKHpmZEvih-
b1XNTootOLt6noYGCvGowhPrsjsTY3ybnr-PZaxHTjbHHZUd _aem_iyuimk8HioGxJxHabU_9Yw. Die Anthropologin
Marina Sapritsky-Nahum untersucht jiidische Strukturen, die iiber die Gemeinden hinausgehen, die besonders fiir
ukrainische Juden, die nach Februar 2023 nach Deutschland fliichteten, aber auch fiir Israelis relevant sind, da diese oft
nicht Mitglieder in jiidischen Gemeinden sind; Sapritsky-Nahum, Marina: Russian Speaking but not ,Svoi“: Language
Ideologies of Ukrainian Jewish Refugees, in: Sociolinguistic Studies 19 (2025), Special Issue: Ukraine, im Druck; siehe auch
Rebhun, Uzi/Kranz, Dani/Siinker, Heinz: A Double Burden: Israeli Jews in Contemporary Germany. New York 2022.

* Steiner, Inszenierung des Jidischen, 2015.

¥ Kranz et al., Big Baggage on Small Shoulders, 2019; Kranz, Jewish Families, 2024; Kranz, Love, 2024.

% Somer/Agam, Personal Action, 2015.

¥ Gerstetter, Avitall: Warum die wachsende Zahl der Konvertiten ein Problem fiir das Judentum ist, in: Die Welt,
09.08.2022, online unter: https://www.welt.de/debatte/kommentare/plus240364053/Avitall-Gerstetter-Konversionen-
koennen-Problem-fuers-Judentum-werden.html [09.08.2025].

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 2
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 1


https://www.welt.de/debatte/kommentare/plus240364053/Avitall-Gerstetter-Konversionen-koennen-Problem-fuers-Judentum-werden.html
https://www.welt.de/debatte/kommentare/plus240364053/Avitall-Gerstetter-Konversionen-koennen-Problem-fuers-Judentum-werden.html
https://zwst.org/de/publikationen/statistik?fbclid=IwY2xjawLP7etleHRuA2FlbQIxMAABHoKHpmZEv1h-b1XNT00tOLt6noYGCvG0whPrsj5TY3ybnr-PZaxHTjbHHZUd_aem_iyu1mk8Hi0GxJxHabU_9Yw
https://zwst.org/de/publikationen/statistik?fbclid=IwY2xjawLP7etleHRuA2FlbQIxMAABHoKHpmZEv1h-b1XNT00tOLt6noYGCvG0whPrsj5TY3ybnr-PZaxHTjbHHZUd_aem_iyu1mk8Hi0GxJxHabU_9Yw

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Diese Beitrige wurden bisher kaum erforscht, da sich die bestehende Forschung
vorwiegend auf die psychologischen Motive der Konvertiten sowie auf die
Konversionspraxis in den ersten Nachkriegsjahrzehnten konzentriert hat.* Diese
Arbeiten bieten wertvolle Einblicke in die psychologische Geschichte der Nachkriegszeit,
postgenozidale Intergruppenspannungen und das Nachwirken von Massengewalt.” Sie
zeigen auch die Herausforderungen, denen potenzielle Konvertiten begegneten — etwa
Vorbehalte von Rabbinern und Gemeindemitgliedern —, ebenso wie infrastrukturelle
Defizite (zum Beispiel fehlende Mikvaot, koscheres Essen), fehlendes Personal (Lehrende,
Mohelim) und fehlende Vorbilder. Die Anforderungen an Konversionskandidaten waren
hoch, insbesondere ab den 198cer Jahren, als israelische Rabbiner begannen, die
Verfahren mitzugestalten.” Die Unterschiede zwischen orthodoxen, konservativen und
liberalen Konversionen traten deutlich zutage: Orthodoxe Rabbiner erwarteten eine
vollstindige Transformation, wihrend liberale Rabbiner auf eine Integration und die
Starkung der Gemeinschaft abzielten.” Insgesamt belegen die bisherigen Studien, dass
Konvertiten einen entscheidenden Einfluss auf das jiidische Gemeindeleben und das
lebendige judische heritage austiben — oftmals intensiver als Herkunftsjuden.”

Nach 1990 nahm die Zahl religiéser Konversionen zu, bedingt durch das Wachstum
der judischen Gemeinschaft infolge der Zuwanderung aus der ehemaligen Sowjetunion
(1990er und frithe 2000er Jahre) und aus Israel (ab Mitte der 2000er Jahre). Dieses
Wachstum fithrte zu mehr interreligiosen Partnerschaften und zu einer steigenden Zahl
nichthalachisch judischer Kinder - eine Folge des allgemeinen demografischen
Wachstums.” 2014/15 waren 54 Prozent aller verheirateten Israelis in Deutschland mit
Nichtjuden verheiratet; 2023 galt dies auch fiir Mitglieder jiidischer Gemeinden.* Dies
bedeutet, dass die gestiegenen Konversionszahlen das Resultat einer wachsenden
Gemeinschaft sind, an der auch Konvertiten mitwirken: Halachische und nicht-
halachische Juden, religiose, soziale und adjunct converts beeinflussen das komplexe,
lebendige judische heritage auf vielfiltige Weise.

% Barner, Lida: Ehefrauen, Gottsucher, Seitenwechsler? Konversionen zum Judentum in Deutschland nach 1945, in:
Laudage-Kleeberg, Regina/Sulzenberger, Hannes (Hg.): Treten Sie ein! Treten Sie aus! Warum Menschen ihre Religion
wechseln. Berlin 2012, S. 236—244; Eiger, Begegnungen mit deutschen Konvertiten, 1994; Homolka/Seidel, Nicht durch
Geburt allein, 1995; Levinson, Nathan Peter: Konversion oder Camouflage? Ein Bericht itber Proselyten im
Nachkriegsdeutschland, in: Levinson, Pnina Nave (Hg.): Aus freier Entscheidung: Wege zum Judentum. Teetz 2000, S. 92—
99; Levinson (Hg.), Aus freier Entscheidung, 2000; Steiner, Inszenierung des Jidischen, 2015.

* Black, Monica: A Demon-Haunted Land: Witches, Wonder Doctors, and the Ghosts of the Past in Post-WWII Germany.
New York 2020.

*° Cohen-Weisz, Susanne: Joining the Jewish Fold: The Changing Conversion Policies in Austria and Germany since 1945, in:
Parfitt/Fisher (Hg.), Becoming Jewish, 2016, S. 138-155.

° Kranz, Shades of Jewishness, 2009; Kravel-Tovi, Michal: When the State Winks: The Performance of Jewish Conversion in
Israel. New York 2017.

” Kranz, Shades of Jewishness, 2009: Meine Dissertation untersucht die Griindung und Aufrechterhaltung einer liberalen
jidischen Gemeinde im Deutschland der Nach-Shoah-Zeit. Diese Gemeinde wurde von halachischen Juden sowie von
Kindern jiidischer Viter gegriindet, die im Zuge der Gemeindegriindung giyur machten — Deutsche ohne jiidische
Familienbiografie kamen hinzu. Ein signifikanter Teil dieser nichtjiidischen Deutschen war zuvor als
Erinnerungsaktivisten titig; andere hatten iiber die Organisation Aktion Sithnezeichen Friedensdienste (ASF) Zeit in Israel
verbracht, die Freiwilligen Einsitze in Institutionen in Lindern ermdglicht, die in besonderer Weise von der
nationalsozialistischen Herrschaft betroffen waren.

% Kranz, Jewish Families, 2024.

* Rebhun/Kranz/Stinker, A Double Burden, 2022; Staetsky, Intermarriage, 2023.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 1
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 3



e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

Giyur findet in allen Stromungen des Judentums statt, weshalb ein Kompromiss
notwendig war, um Konvertiten aller Stromungen gerecht zu werden.” Daraus ergeben
sich Herausforderungen innerhalb der Gruppe religiéser Konvertiten; die Rolle sozial
Konvertierter auf allen Ebenen macht die Lage zusitzlich komplex. Statistisch erfasst
werden nur gerim® — sozial konvertierte Personen hingegen nicht. Sie werden sichtbar
durch ihr Engagement und ihre Teilnahme an der jiidischen Gemeinschaft — etwa als
(Ehe-)Partner, regelmiflige Beitragende oder Besucher der Gemeinde, als adjunct converts
in Gemeinde, Community oder Gesellschaft.”

Um ihrer Lebensrealitit gerecht zu werden, miissen diese sozialen und adjunct converts
entsprechend ihrer Selbstdefinition verstanden und analysiert werden. Besonders adjunct
converts lassen sich nur schwer greifen, da sie sich nicht notwendigerweise durch den
Besuch von Gottesdiensten auszeichnen, sondern auch prominent in anderen jiidischen
Kontexten aktiv sein kénnen. Es bedarf hier weiterer Forschung zur Kartierung und
theoretischen Einordnung von religidser, sozialer und adjunct Konversion sowie zur
Untersuchung moéglicher Schnittmengen zwischen diesen Kategorien und ihres Wandels
im Zeitverlauf. Die Autobiografie von Boing illustriert das Ineinandergreifen dieser
Kategorien und die Rolle der Zeit.” Die Kategorien lassen sich nicht scharf voneinander
trennen — weder ihren emotionalen und psychischen noch ihren sozialen Dimensionen
wird dies gerecht.

Die Bedeutung zeitlicher Dynamiken wirft die Frage auf, welche Rolle religiose und
soziale Konvertiten in jiidischen Familien- und Verwandtschaftssystemen einnehmen.
Familien schaffen biologisch wie sozial ,neue Juden.”” Meine ethnografischen
Beobachtungen belegen, dass sich nichtjiidische Partner intensiv in jidisches heritage
einbringen — im Sakralen wie im Profanen —, ohne zwingend religios zu konvertieren.'
Gleichzeitig wird deutlich, dass familidre Konstellationen unterschiedlich ausgestaltet
sind und nicht durchweg konfliktfrei verlaufen - ein Thema, das ebenso wie die
Beziehungskonstellationen vertiefte Forschung erfordert.

Relationalitit — intime Partnerschaften, Liebe, Nihe - ist zentral im Erleben
religioser und sozialer Konversion und muss entsprechend analytisch beriicksichtigt
werden.” In conversionary in-marriages, aber sicherlich auch in conversionary in-

* Cohen-Weisz, Joining the Jewish Collective, 2016.

¢ ZWST, Ausziige aus der Mitgliederstatistik, 2021, S. 6.

*” Freundeskreise bestehen sowohl fiir jiidische Gemeinden als auch fiir Gedenkstitten und israelische Universititen und
konnen zudem die Form von Lobbyorganisationen wie der Deutsch-Israelischen Gesellschaft, Elnet oder der Gesellschaft
fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit annehmen. Es handelt sich mithin um Strukturen, die die Vielfalt jidischer und
auch israelischer Gruppierungen unterstreichen, welche wiederum exemplarisch die Diversitit jidischer Erfahrungen vor
Ort veranschaulichen.

* Béing, Dazugehéren, 2025.

* Kravel-Tovi, Michal: ,National Mission‘: Biopolitics, Non-Jewish Immigration and Jewish Conversion Policy in
Contemporary Israel, in: Ethnic and Racial Studies 35 (2011), 4, S. 737756, https://doi.org/10.1080/01419870.2011.588338.

°© Kranz, Love, 2024.

1! Keefer, Charlotte: Belonging Jewishly in Israel: Interfaith Couples and the Possibilities of Integration. Unveréffentlichte
Masterarbeit, Fachbereich Kulturanthropologie, Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg 2016; Schrijvers, Lieke L.: Gender,
Power and Conversion in the Everyday Lives of New Jewish Women in the Netherlands, in: Contemporary Jewry 44 (2024),
1, S.129-151, https://doi.org/10.1007/12397-023-09525-7; Schrijvers, Lieke L.: A Critical Reflection on the Intersections of
Mixedness, Marriage and Conversion Among Female Converts in the Netherlands: ,But I did it for myself’, in: Tijdschrift
voor Genderstudies 26 (2023), 3/4, S. 257-275, https://doi.org/10.5117/tvgn2023.3/4.004.schr; Schrijvers, Lieke L.:
Questioning the Conversion Paradox: Gender, Sexuality, and Belonging amongst Women Becoming Jewish, Christian, and
Muslim in the Netherlands. Dissertation, Universitit Utrecht und Universitit Gent 2022, online unter:

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdfimedaon_37_kranz.pdf 14


https://doi.org/10.5117/tvgn2023.3/4.004.schr
https://doi.org/10.1007/s12397-023-09525-7

e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

partnerships, stehen mitunter die jiidische Gemeinschaft oder eine emotionale, intime
Bindung im Mittelpunkt, die mit formalen religiésen Elementen verbunden sein kann.™*
Trotz dieser intimen Nihe unterscheiden sich die Biografien von Konvertiten von denen
der Geburtsjuden — was im deutschen Kontext sensible Fragen aufwirft: Wie gehen
Konvertiten und jidische Familien mit dieser Differenz um? Aus all diesen Zusammen-
hingen ergeben sich zentrale Herausforderungen fiir die zukiinftige Forschung: Gender,
personliche Migrationsgeschichte und Familienbiografien unterscheiden sich innerhalb
der heterogenen Gruppe der Konvertiten und beeinflussen ihre Beitrige zum jiidischen
heritage. Die Untersuchung von religiéser, sozialer und adjunct Konversion ist daher nicht
nur eine Frage der Kategorisierung, sondern erdffnet zentrale Einblicke in die
psychologische Landschaft von Juden und Nichtjuden seit dem Holocaust.

Schlussfolgerung: Versionen der Konversion und Critical Heritage Studies

Wie eingangs betont, versteht sich dieser Beitrag als explorativ: Er verkniipft
ethnografische Feldforschung mit vorhandenen Quellen zur Konversion sowie mit dem
Forschungsfeld der CHS. Meine ethnografischen Daten und verdffentlichte Quellen
belegen, dass Konvertiten die drei vorgestellten Sphiren beeinflussen und eine vertiefte
wissenschaftliche Auseinandersetzung erfordern. Die bisher vorliegende Forschung
beschrinkt sich nahezu ausschliellich auf religiose Konversionen und individuelle
Motivlagen. Die sozialen, nichtreligiésen und alltagspraktischen Dimensionen sind
bislang unterforscht.

Unzweifelhaft finden soziale Konversionen innerhalb jiidischer Familien- und
Verwandtschaftszusammenhinge statt — auch wenn ihre spezifischen Prozesse und
Wirkungen bislang kaum untersucht wurden. Die hier dargestellten Versionen der
Konversion sind als soziale Ereignisse zu begreifen und nicht auf Individuen beschrinkt.
Gleiches gilt fiir adjunct converts, deren Einfluss auf politische, gesellschaftliche und
wissensproduzierende Sphiren nachweisbar ist.

So wird sichtbar, wie sehr die Produktion, Weitergabe und Transformation des
judischen heritage mit gesellschaftlichen Machtverhiltnissen verbunden sind. Die
Grundannahme der Critical Heritage Studies erlaubt es, diese Prozesse differenziert zu
analysieren, da sie den Blick darauf lenkt, was als heritage gilt, wie es bewertet wird und
welche gesellschaftlichen Gruppen davon profitieren und welche marginal bleiben. Die
Versionen der Konversion bieten einen produktiven Ansatzpunkt, um sowohl die
Binnendynamik in der jidischen Gemeinschaft — nicht beschrankt auf die jidischen
Gemeinden - als auch die Wechselwirkungen mit der Mehrheitsgesellschaft zu
verstehen.

In Deutschland zeigt sich, dass Konvertiten insbesondere in ihrer Rolle als Vermittler
zwischen jiidischer Minderheit und nichtjiidischer Mehrheitsgesellschaft heritage pragen

https://dspace.library.uu.nl/handle/1874/421532 [22.07.2024]; Rau, Symbolic Distancing, 2023.
' Kranz, Jewish Families, 2024; Kranz, Love, 2024; Schrijvers, Questioning the Conversion Paradox, 2022, S. 233; Steiner,
Inszenierung des Jidischen, 2015.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945.
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf 15



e MedaonnuTn

Magazin fir jidisches Leben in Forschung # und Bildung

konnen.'” Sie tragen dazu bei, jidische Identitit lebendig zu halten, jidisches Leben zu
schaffen und gleichzeitig an historischen und aktuellen Traumata zu arbeiten.

Zukiinftige Forschung sollte den Fokus stirker auf diese relationalen, sozialen und
politischen Dimensionen legen und die Vielfalt der Konversionsprozesse umfassend
abbilden. Eine kritische Perspektive auf das jiidische heritage in Deutschland erméglicht
nicht nur ein besseres Verstindnis von Jewish heritages im Plural, sondern auch eine
Reflexion der gesellschaftlichen Bedingungen, unter denen Minderheiten ihr heritage
bewahren und weiterentwickeln: Anstelle einer klassischen Schlussfolgerung plidiere ich
daher fiir eine vertiefte Forschung zu diesem offenen und vielschichtigen Themenfeld.

Zitiervorschlag Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in
Deutschland nach 1945, in: Medaon — Magazin fiir jiidisches Leben in
Forschung und Bildung, 19 (2025), 37, S. 1-16, online unter
https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kvanz.pdf [dd.mm.yyyy].

Zur Autorin Dani Kranz ist Forschungsdirektorin des Tikvah Instituts,
Berlin, Direktorin von Two Foxes Consulting, Deutschland und Israel sowie
erste Vorsitzenden von Priisenzen — Netzwerk jiidische Gegenwartsforschung
e. V. Inihrer angewandten Arbeit ist sie u. a. Mitglied im Beratungskreises
des Bundesbeauftragten fir jiidisches Leben und der Bekimpfung von
Antisemitismus und kooperiert mit Stiftungen, sie berit zudem Museen und
NROs. Sie ist im Vorstand der Association for the Social Scientific Jewry
(ASS]) und eines der Griindungsmitglieder im Netzwerk jiidischer
Hochschullehrender (NJH). Ihre Expertise umfasst Migrations- und
Ethnizititsforschung, Anthropologie von Recht, Politik und Staat,
intergenerationaler Tradierung, Evinnerungskultur- und politik sowie
Antisemitismus und Philosemitismus und Kulturerbe

' Kranz/Ross, Jewish Empowerment, 2025; Ross, The Moralization of Jewish Heritage, 2024.

Dani Kranz: Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945. 16
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_kranz.pdf



	Dani Kranz
	Versionen der Konversion zum Judentum in Deutschland nach 1945


