
Arndt Emmerich

Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere 
nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel jüdisch-
muslimischer Begegnungen

Der Artikel untersucht im Frankfurter Bahnhofsviertel, wie eine neue 
Generation jüdischer und muslimischer Unternehmer und Kulturschaffender 
über Hybridität, gemeinsame Interessen und Minderheitserfahrungen 
Vorurteilen begegnet. Die Analyse zeigt, wie jüdisch-muslimische 
Begegnungen lokale Nachbarschaften mit übergeordneten 
Identitätsdiskursen verbinden. Anhand von Fallbeispielen wird das 
Potenzial, aber auch die Grenzen neuer jüdisch-muslimischer 
Geselligkeitsformen in Stadtentwicklung, Kommerz und Kultur aufgezeigt, 
wobei lokale und subalterne Perspektiven oft zu kurz kommen.

Using Frankfurt’s Bahnhofsviertel (train station district) as a case study, the 
article examines how a new generation of Jewish and Muslim entrepreneurs 
and cultural actors’ counters prejudice through ideas of hybridity, shared 
interests and minority experiences. It shows how Jewish–Muslim encounters 
link neighborhood life with broader identity politics. Case studies illustrate 
how notions of conviviality are produced and challenged, and how urban 
renewal, commerce and culture offer opportunities but also limits, as local 
and subaltern perspectives are often overlooked.

Einleitung zu jüdisch-muslimischen Beziehungen auf der Mikroebene

Im Folgenden wird untersucht, wie sich jüdisch-muslimische Beziehungen im
unmittelbaren Lebensumfeld, insbesondere in kulturellen und kommerziellen Kontexten
Deutschlands, gestalten. Das Frankfurter Bahnhofsviertel dient als Fallbeispiel für die
Untersuchung einer multikulturellen Nachbarschaft. Es ist gekennzeichnet durch
jüdische und muslimische Institutionen, sich überlagernde Migrationsgeschichten und
die politische Vermarktung eines ‚gelebten‘ Vielfaltsnarrativs. Das Frankfurter Bahnhofs-
viertel ist dabei ein exemplarisches Beispiel für die Spannungen zwischen urbaner
Entwicklung und sozialer Ungleichheit.1 

Der Artikel untersucht lokale Bündnisse zwischen Juden und Muslimen im
Frankfurter Bahnhofsviertel, deren Ursprünge in den 1980er Jahren liegen. Wie die
Analyse zeigt, wandelten sich diese Kooperationen von einer basisdemokratischen
sozialen Bewegung zu professionellen, gewinnorientierten Bündnissen, die im
kulturellen und politischen Leben der Stadt eine Rolle spielen. Die Forschung erfolgte von

1 Janke, Klaus/Häfner, Markus: Banker, Bordelle & Bohème. Die Geschichte des Frankfurter Bahnhofsviertels. Frankfurt am
Main 2018; Künkel, Jenny: Sex, Drogen, Alkohol – Umkämpfter öffentlicher Raum im Bahnhofsviertel, in: Betz, 
Johanna/Keitzel, Svenja/Schardt, Jürgen/Schipper, Sebastian/Schmitt Pacífico, Sara/Wiegand, Felix (Hg.): Frankfurt am 
Main – eine Stadt für alle? Konfliktfelder, Orte und soziale Kämpfe. Bielefeld 2021, S. 133–140. 

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

1



2021 bis 2024 mittels qualitativer Methoden. Ein besonderer Fokus lag auf den
Auswirkungen des 7. Oktober 2023 und des Nahostkonflikts. Aktuelle Folgebeo-
bachtungen bestätigen die Belastbarkeit der Forschungsergebnisse,2 wobei die sozialen
Netzwerke im Bahnhofsviertel eine bemerkenswerte Stabilität demonstrieren und dem
Druck makropolitischer Polarisierung widerstehen. Dies unterstreicht die zentrale These:
Lokale Geschichten und das pragmatische Miteinander können einen stabilisierenden
Gegenpol zu übergeordneten, medial verstärkten Konfliktnarrativen bilden.

Die Begriffe ‚jüdisch‘ und ‚muslimisch‘ werden im Folgenden ausschließlich für
diejenigen Personen verwendet, die sich selbst explizit so identifiziert haben. Dies
geschieht in einer bewusst sozialkonstruktivistischen Perspektive, die über eine rein
religiöse Kategorisierung hinausgeht. Die Identität der Akteur:innen wird als fluide
verstanden und steht in ständiger Wechselwirkung mit sozialen Merkmalen wie
Migrationshintergrund und Klasse.

Ziel der Analyse ist es, die Möglichkeiten und Grenzen der Schaffung jüdisch-
muslimischer Gemeinschaftsräume im Rahmen von Stadterneuerungsprojekten aus-
zuloten. Dabei soll auch kritisch hinterfragt werden, inwieweit solche Projekte zu einer
Marginalisierung lokaler Narrative und Perspektiven führen können. Insgesamt leisten
die Ergebnisse der Studie einen Beitrag zur noch jungen, aber schnell wachsenden
Forschungslandschaft zu jüdisch-muslimischen Beziehungen in Deutschland.

Das öffentliche Interesse an jüdisch-muslimischen Beziehungen konzentriert sich
auf polarisierende Debatten um den israelisch-palästinensischen Konflikt und Anti-
semitismus.3 Diese Debatten sind von einer hohen emotionalen Aufladung und der
Rückkehr religiöser Kategorien nach 2001 geprägt. Diese reduktionistische Sichtweise
führt zu einer gegenseitigen Ausgrenzung (Othering) und lässt die vielfältigen
Alltagsbeziehungen in den Hintergrund treten. Gidley und Everett haben schon vor
Jahren darauf hingewiesen, dass diese polarisierenden Narrative oft nicht auf em-
pirischen Untersuchungen beruhen.4 Sie argumentieren, dass jüdische und muslimische
Gemeinschaften in Europa stark in transnationale Netzwerke eingebunden sind und seit
Jahrzehnten in multikulturellen Nachbarschaften zusammenleben.5 In der neueren
Forschung gewinnen daher Fragen auf der Mikroebene an Bedeutung, bekannt als ‚Local
Urban Turn‘.6 Dieser Ansatz knüpft an die Debatte um die postmigrantische Gesellschaft7

an und zeigt eine Verschiebung hin zur Betonung von Gemeinsamkeiten und
gemeinsamen Visionen auf lokaler Ebene.8

2 Emmerich, Arndt: Blaulicht, Rotlicht, Nepp – und Toleranz? Jüdisch-muslimische Begegnungen im Frankfurter 
Bahnhofsviertel, in: Gedibber-Unser Blog, online unter: https://www.juedischesmuseum.de/blog/juedisch-muslimische-
begegnungen [24.03.2025].
3 Özyürek, Esra: Subcontractors of Guilt: Holocaust Memory and Muslim Belonging in Postwar Germany. Redwood City 
2023.
4 Gidley, Ben/Everett, Samuel Sami: Jews and Muslims in Europe: Between Discourse and Experience. Leiden 2022. 
5 Gidley, Ben/Everett, Samuel Sami/Druez, Elodie/Ebbiary, Alyaa/Emmerich, Arndt/Peretz, Denkel/Shaw, Daniella: Off and 
On Stage Interactions: Muslim-Jewish Encounter in urban Europe, in: Ethnicities 25 (2025), 2, S. 235–254.
6 Emmerich, Arndt: Germany’s First Muslim-Christian Kindergarten: Temporalities Multiplicities and Processes in 
Interreligious Dialogue, in: Social Compass 69 (2022), 4, S. 578–595; Emmerich, Arndt: Interreligiöse Begegnungen in der 
Metropole: Am Beispiel von jüdisch-muslimischen Beziehungen in Frankfurt am Main, in: Forum Wohnen und 
Stadtentwicklung (2023), 6, S. 301–303.
7 Foroutan, Naika: Post-Migrant Society, in: Bundeszentrale für politische Bildung 21 (2015).
8 Becker, Elisabeth: Commitment without Borders: Jewish-Muslim Relations and the Making of a Cosmopolitan Habitus in 
Berlin, in: Interreligious Dialogue, Volume 10. Leiden/Boston 2019, S. 201–218; Nagel, Alexander-Kenneth/Peretz, Dekel: 

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

2

https://www.juedischesmuseum.de/blog/juedisch-muslimische-begegnungen
https://www.juedischesmuseum.de/blog/juedisch-muslimische-begegnungen


Ethnografische Studien zeigen von jeher die Entstehung diasporischer Netzwerke
und hybrider Identitäten,9 aber auch alltägliche Diskriminierung10 und Spannungen auf
der Nachbarschaftsebene.11 Im Kontexts des Frankfurter Bahnhofsviertels finden jüdisch-
muslimische Begegnungen in einem Raum starker sozialer Ungleichheit statt, was auch
zu neuen Formen von Inklusion und Exklusion führt.12 Dieser Beitrag untersucht daher
auch die kollektiven Vorstellungen von multikulturellen Stadtquartieren im Hinblick auf
jüdisch-muslimische Begegnungen im urbanen Raum und im lokalen Diskurs. Analysiert
wird, wie Gentrifizierung und die „ästhetisierte Interkulturalität“13 die Erinnerung an
Marginalität und Grasnarbensolidaritäten ersetzen. Insbesondere interessiert, wie
hegemoniale Repräsentationen jüdisch-muslimischer Beziehungen in Stadtentwick-
lungsprojekte einfließen und inwieweit sie mit subalternen Narrativen übereinstimmen
oder von ihnen abweichen.

Jüdisch-muslimisches Leben und urbaner Wandel im Frankfurter 
Bahnhofsviertel 

Frankfurt am Main ist eine der vielfältigsten Metropolen Deutschlands mit über
120.000 Muslimen,14 die bald die größte religiöse Gruppe bilden werden. Die Stadt wird
oft als die ‚jüdischste Stadt Deutschlands‘ bezeichnet. Vor dem Zweiten Weltkrieg hatte
Frankfurt eine herausragende Stellung als eines der weltweit führenden Zentren
jüdischer Kultur und Theologie. Heute leben etwa 7.000 Jüdinnen und Juden in
Frankfurt. Ihre Präsenz prägt die Stadt, die kulturellen Einrichtungen, die Kommunal-
politik und die hessische Landespolitik über alle Parteigrenzen hinweg. Die Anzahl der
Muslime in Frankfurt ist dabei wesentlich höher als die der jüdischen Gemeinde. Diese
demografische Asymmetrie, die eine Herausforderung für die lokale Politik und das
Zusammenleben darstellt, steht in einem interessanten Spannungsverhältnis zur starken
symbolischen Präsenz beider Gruppen im Bahnhofsviertel. Gerade diese symbolische
Präsenz, die durch Projekte, Medien und Kommerz verstärkt wird, ist ein zentraler
Aspekt meiner Analyse.

In diesem Zusammenhang ist das Bahnhofsviertel für das Selbstverständnis
Frankfurts als multikultureller Stadt von herausragender Bedeutung. Mit 3.686
Einwohnern (Stand: Dezember 2022) ist es der zweitkleinste Stadtteil. Bemerkenswert

Precarious Companionship: Discourses of Adversity and Commonality in Jewish-Muslim Dialogue Initiatives in Germany, 
in: Gidley, Ben/Everett, Samuel Sami (Hg.): Jews and Muslims in Europe: Between Discourse and Experience. Leiden 2022, 
S. 99–120. 
9 Everett, Samuel Sami/Gidley, Ben: Getting Away from the Noise: Jewish-Muslim Interactions and Narratives in E1/Barbès,
in: Francospheres 7 (2018), S. 173–196; Hall, Stuart: New Ethnicities, in: Gilroy, Paul/Gilmore Wilson, Ruth (Hg.): Selected 
Writings on Race and Difference. Durham 2021, S. 246–257.
10 Back, Les/Sinha, Shamser: Multicultural Conviviality in the Midst of Racism’s Ruins, in: Journal of Intercultural Studies 37
(2016), 5, S. 517–532.
11 Back/Sinha, Multicultural Conviviality, 2016; Everett/Gidley, Getting Away, 2018.
12 Emmerich, Arndt: Freundschaftspioniere im Bahnhofsviertel: Juden und Muslime in einer multikulturellen 
Nachbarschaft, in: Herder-Korrespondenz 78 (2024), 5, S. 30–32.
13 Fioravanti, Hernán/Moncusí-Ferré, Albert: Memory Politics on a Neighborhood Scale: Uses of the Past in the Historic 
Center and the Periphery of Valencia (Spain), in: Journal of Contemporary Ethnography 52 (2023), 3, S. 379–403.
14 Die Zahlen zur Größe der jüdischen und der muslimischen Bevölkerung stammen vom Frankfurter Rat der Religionen; 
siehe www.rat-der-religionen.de (2024).

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

3

http://www.rat-der-religionen.de/


ist, dass 65 Prozent der Bevölkerung einen Migrationshintergrund haben. 15 Die
Entwicklung des Bahnhofsviertels ist eng mit der Eröffnung des damals größten
europäischen Bahnhofs im Jahr 1888 verknüpft. In der Folge etablierte es sich als
wohlhabendes Wohnviertel für die Ober- und Mittelschicht, das mit gehobenen Hotels,
Cafés, Restaurants und repräsentativen Gebäuden ausgestattet war und in dem mehr als
10.000 Menschen lebten. 

Nach dem Zweiten Weltkrieg erlebte der Stadtteil jedoch einen stetigen
sozioökonomischen und demografischen Niedergang, geprägt von Bordellen,
Drogenhandel, Kriminalität und Obdachlosigkeit.16 

Die Anwesenheit von Juden und Muslimen im Bahnhofsviertel lässt sich anhand
zahlreicher historischer Belege nachweisen. In der Zeit von 1945 bis in die 1960er Jahre
gründeten jüdische Displaced Persons (DPs) aus Polen und anderen osteuropäischen
Ländern, die auf ihrem Weg nach Israel oder in die USA in Frankfurt gestrandet waren,
im Bahnhofsviertel Pelzhandelsgeschäfte sowie gastronomische und Unterhaltungs-
betriebe. Lorei und Kirn17 weisen darauf hin, dass das Bahnhofsviertel anfangs von NS-
Zwangsarbeitern und DPs dominiert wurde, die als Straßenverkäufer und Mittelsmänner
in der informellen Wirtschaft arbeiteten. Ein DP, der im Bahnhofsviertel tätig war,
berichtete, dass „jeder zweite Laden einem meiner Glaubensbrüder gehörte“18. 

Auch einige Gastronomiebetriebe befanden sich in jüdischem Besitz,19 etwa die
beliebte Kneipe ‚Fischer-Stube‘, die in den Medien häufig als Ort erwähnt wurde, an dem
sich Personen aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten und mit verschiedenen
Hintergründen aufhielten, darunter Kleinkriminelle, größere Verbrecherbosse, ameri-
kanische Soldaten und Sexarbeiterinnen, beispielsweise die später ermordete Rosemarie
Nitribitt.20 In historischen Quellen wird zudem Ben Hassan erwähnt, der eine Gruppe
von Arabern anführte, die zwischen 1945 und 1947 den Drogenhandel im Bahnhofsviertel
kontrollierte.21

Drogenhandel, illegales Glücksspiel, Menschenhandel, Morde und ‚Zuhälterkriege‘
prägten in den 1960er und 1970er Jahren das Bild des Bahnhofsviertels,22 einschließlich
der Präsenz einer israelischen Heroinmafia.23 Ein Aspekt dieser Entwicklung, der in
Frankfurt bis heute kontrovers diskutiert wird, ist die Beteiligung jüdischer DPs am
Wachstum des Rotlichtviertels. Insbesondere die Brüder Hersch und Chaim Beker sind
hervorzuheben, die ihre Karriere als Türsteher in den Nachtclubs des ehemaligen KZ-
Überlebenden und Immobilienmagnaten Josef Buchmann begannen. Hersch Beker
avancierte zu einer wichtigen Persönlichkeit im Frankfurter Rotlichtviertel und wurde als
einflussreicher Geschäftsmann bekannt. Sein Engagement in der CDU und die spätere
CDU-Korruptionsaffäre verdeutlichen seine politische Vernetzung. So war Beker in

15 Erfurt, Jürgen: Transkulturalität – Prozesse und Perspektiven. Stuttgart 2022. 
16 Siehe Künkel, Sex, Drogen, Alkohol, 2021.
17 Lorei, Madlen/Kirn, Richard: Frankfurt und die drei wilden Jahre: Ein Bericht. Frankfurt am Main 1968, S. 73.
18 Freimüller, Tobias: Frankfurt und die Juden. Neuanfänge und Fremdheitserfahrungen 1945–1990. Göttingen 2020.
19 Freimüller, Frankfurt und die Juden, 2020.
20 Janke/Häfner, Banker, 2018, S. 149 f.
21 Lorei/Kirn, Wilde Jahre, 1977, S. 73.
22 Siehe Janke/Häfner, Banker, 2018, S. 92.
23 Frankfurt: Karate, Seven-eleven und Heroin, in: Der Spiegel (1976).

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

4



dubiose Grundstücksgeschäfte verwickelt, bei denen der CDU-geführte Magistrat hohe
Verluste in Kauf nahm, um Beker seine Rotlicht-Immobilien über die städtische Stiftung
„Allgemeiner Almosenkasten“ großzügig abzukaufen (SPIEGEL 1990). Diese Praktiken
führten zu Bekers Ermittlungsverfahren und belegten die Verstrickung der Stadt-
regierung. Die Geschäftspraktiken von Beker und anderen jüdischen Immobilien-
besitzern waren dabei von Ausbeutung geprägt. Mietwucher, schlechte Wohn-
bedingungen und mangelnde Rücksicht auf die Bedürfnisse der Mieter, insbesondere
von Arbeitsmigrant:innen ohne Aufenthaltsgenehmigung, waren an der Tagesordnung.
Darunter befanden sich viele muslimische Neuankömmlinge aus der Türkei, Indien,
Pakistan, Marokko, Tunesien und dem ehemaligen Jugoslawien. Diese Praxis führte zu
hohen Mieteinnahmen und war bis Anfang der 1990er Jahre eine lukrative
Einnahmequelle für den CDU-geführten Magistrat der Stadt.

Ab Ende der 1960er Jahre wurde das Viertel durch den Zuzug muslimischer
Arbeitsmigrant:innen geprägt, die durch stetige Investitionen zum Fortschritt und zur
Internationalisierung des Bahnhofsviertels beitrugen. Die Präsenz muslimisch geprägter
Geschäfte, Restaurants und Moscheen führte zur Entwicklung einer lebendigen und
vielfältigen Gemeinschaft, weshalb das Viertel auch als ‚Klein-Istanbul am Main‘
bezeichnet wurde. In den 1970er und 1980er Jahren wies das Bahnhofsviertel bereits eine
bemerkenswerte kulturelle Vielfalt auf, wobei der Ausländeranteil bei rund 80 Prozent
lag.24 Es ist demnach geprägt von einer Vielzahl an Migrationsgeschichten, dem
kulturellen und wirtschaftlichen Zusammenleben von Juden und Muslimen sowie einer
großen ethnischen und religiösen Vielfalt.

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts erfuhr das Bahnhofsviertel eine tiefgreifende
Transformation. Die Stadt initiierte ein umfangreiches Förderprogramm, das darauf
abzielte, Investoren und Stadtplaner bei der Schaffung neuen Wohnraums zu unter-
stützen. Mit zinslosen Darlehen in Höhe von über 30 Millionen Euro sollte insbesondere
die Ansiedlung von Künstler:innen und anderen Stadtpionier:innen gefördert werden.25

Die von der Stadt geförderte Erneuerung des Viertels führte zu einer bemerkenswerten
Gentrifizierung sowie kulturellen Renaissance. Innerhalb eines kurzen Zeitraums
wurden mehrere hundert neue Wohnungen errichtet respektive saniert. Diese
Entwicklung hatte jedoch eine Kehrseite: Der Umfang sozial gebundenen Wohnraums
und anderer Angebote für benachteiligte Bevölkerungsgruppen blieb äußerst gering,
während die Immobilienpreise rasant stiegen und sich der Ruf des Stadtviertels spürbar
verbesserte. So bezeichnete die New York Times das Bahnhofsviertel als „Soho Frankfurts“.
Diese Entwicklung ist gekennzeichnet durch die Etablierung einer trendigen Kultur-,
Gastro- und Barszene, die eine lukrative Symbiose mit den etablierten ethnischen
Ökonomien und dem florierenden Rotlichtviertel eingeht. 

Die Attraktivität des Viertels für junge Berufstätige und Familien konnte durch die
Arbeit von kreativen Marketingagenturen, zivilgesellschaftlichen Organisationen, Kunst-
galerien und Kulturprogrammen signifikant gesteigert werden. Jährlich stattfindende
Veranstaltungen wie die Bahnhofsviertelnacht und das gemeinsame Fastenbrechen Iftar
erfreuen sich eines regen Publikumsinteresses. Des Weiteren verzeichnen lokale

24 Siehe Janke/Häfner, Banker, 2018, S. 95 ff.
25 Siehe Janke/Häfner, Banker, 2018; Künkel, Sex, Drogen, Alkohol, 2021.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

5



Fremdenführer einschließlich offizieller Stadtführungen eine Zunahme an
Interessenten, die sich für den ‚orientalischen Charme‘ von Moscheen, ethnischen
Märkten und jüdischen Geschichten sowie des Rotlichtviertels und der Anlaufstellen für
Drogenabhängige begeistern26. Die öffentliche Wahrnehmung dieses Bildes wurde
maßgeblich durch Slogans wie „Einheit durch Vielfalt“ geprägt und vermarktet.

Jüdisch-muslimische Influencer als Motoren einer inklusiven 
Stadtentwicklung 

Die tiefgreifenden Veränderungen im Frankfurter Bahnhofsviertel seit den frühen
2000er Jahren sind maßgeblich durch die Etablierung einer lebendigen interkulturellen
Szene geprägt. Hierbei spielen jüdisch-muslimische Influencer und Unternehmer eine
wichtige Rolle als Motoren der Stadtteilentwicklung.27 Ein wesentlicher Bestandteil dieser
Entwicklung ist das Engagement jüdischer und muslimischer Unternehmer:innen, die
mit ihren gastronomischen, kulturellen und künstlerischen Angeboten neue Akzente
setzen. Bemerkenswert ist zudem die Etablierung einer kleinen, unabhängigen jüdischen
Kulturszene im Bahnhofsviertel, die sich von den etablierten Strukturen der Frankfurter
jüdischen Gemeinde abgrenzt. Wie die Direktorin des Jüdischen Museums Frankfurt,
Miriam Wenzel, hervorhebt, konnte diese Szene nur in einem Umfeld wie dem
Bahnhofsviertel entstehen, das Raum für alternative kulturelle Ausdrucksformen bietet.28 

In der Gastronomie, Kunst, Mode, Musik und den sozialen Medienplattformen
(beispielsweise Facebookgruppe) des Viertels lassen sich zahlreiche Beispiele für
Initiativen ausfindig machen, die jüdisch-muslimische Freundschaften und
Gemeinsamkeiten in den Mittelpunkt stellen. Ein jüdischer Geschäftsinhaber berichtet,
dass muslimische Mitarbeiter:innen in seinen Restaurant Räumlichkeiten beten und
muslimische Kundinnen, teilweise sogar in Burka, zum Essen kommen. Der Austausch
von Grußformeln wie „Schabbat Schalom“ oder „Ramadan Mubarak“ und der spielerische
Umgang mit gemeinsamen sprachlichen Elementen wie „inshallah“ oder „yalla“
bereichern derartige Begegnungen. Diese Beobachtungen werden durch die Forschungs-
ergebnisse von Everett29 bestätigt, der in ähnlichen Kontexten jüdisch-muslimische
Geschäftsbeziehungen in Paris untersuchte. Er betont die Bedeutung der trans-
ethnischen mediterranen kulinarischen Vorlieben als verbindendes Element, das dazu
beiträgt, potenzielle Spannungen abzubauen und einen informellen interreligiösen
Dialog zu stärken.

Diese Entwicklungen in Paris lassen vermuten, dass sich im Frankfurter
Bahnhofsviertel vergleichbare Formen jüdisch-muslimischer Zusammenarbeit ent-
wickeln. Ein Beispiel ist die Integration gemeinsamer jüdisch-muslimischer Geschichten

26 Künkel, Jenny  Sex, Drogen, Alkohol – umkämpfter öffentlicher Raum im Bahnhofsviertel, Frankfurt am Main, 2021.
27 Hank, Rainer: Erfolgreiche Juden – sie gaben Frankfurt sein Gesicht, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung (2013); Bartz, 
Tim: Der neue Mainstream – Bembeltown war gestern. Deutschlands Finanzhauptstadt wird gehypt wie nie. Vor allem 
dank eines Netzwerks jüdischer Hipster, die die Banker fast vergessen lassen, in: Manager Magazine (2017).
28 Post, Moritz: Gespräch mit Mirjam Wenzel, in: Journal Frankfurt (2019).
29 Everett, Samuel Sami: Une Ambiance Diaspora: Continuity and Change in Parisian Maghrebi Imaginaries, in: 
Comparative Studies in Society and History 62 (2020), 1, S. 135–155.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

6



und Freundschaftsthemen in kommerzielle Produkte und Marketing. Slogans wie „New
Tel Aviv Cuisine, Israel meets Palestine, Traditional Middle

Eastern Dishes meet local products“ sollen eine Brücke schlagen und traditionelle
nahöstliche Gerichte mit jüdisch-muslimischen Einflüssen mit lokalen Frankfurter
Produkten verbinden. Die israelische Stadt Tel Aviv, die offizielle Partnerstadt
Frankfurts, spielt dabei für meine Gesprächspartner eine zentrale Rolle. Deren Image als
weltoffene Metropole steht in Kontrast zu den aktuellen politischen Entwicklungen in
Israel und der Orthodoxie Jerusalems. Diese Diskrepanz macht Tel Aviv zu einem
attraktiven Bezugspunkt für das Bahnhofsviertel. Folglich ist es nicht verwunderlich, dass
Künstler:innen, DJs und andere Kulturschaffende aus Tel Aviv regelmäßig im Frankfurter
Bahnhofsviertel zu Gast sind.

Durch die Verbindung von kulinarischen Traditionen, kulturellem Austausch und
kommerziellen Aspekten soll das Potenzial gefördert werden, im Frankfurter
Bahnhofsviertel innovative Modelle jüdisch-muslimischer Zusammenarbeit zu
etablieren, die über die lokalen Grenzen hinaus ausstrahlen.

Ein jüdischer Influencer, der als Pionier auf dem Gebiet der Förderung jüdisch-
muslimischer Freundschaften gilt, hob hervor, dass sein Engagement darauf abziele, das
Narrativ zu widerlegen, dass eine Identifikation mit Israel zwangsläufig mit
antimuslimischen oder antipalästinensischen Haltungen einhergehe. Als historischen
Beleg für die Möglichkeit eines friedlichen Zusammenlebens verwies er auf die Ko-
existenz von Juden und Muslimen in Palästina vor der britischen Mandatszeit.

Die Slogans des transnationalen Marketings für jüdisch-muslimische Freundschaften
werden von einigen Akteuren vor Ort als Beitrag zu einem lokalen interkulturellen Dialog
verstanden. Diese Perspektive manifestierte sich insbesondere während der Eskalation
des Israel-Gaza-Konflikts im Oktober 2023. In gemeinsamen Erklärungen und lokalen
Veranstaltungen betonten jüdische und muslimische Unternehmer:innen den
unpolitischen, integrativen und multireligiösen Charakter des Bahnhofsviertels und
offerierten ihre Geschäfte und nachbarschaftlichen Institutionen als sichere Räume. Ein
anderes Beispiel ist ein jüdisches Start-up-Unternehmen im Bahnhofsviertel, das die
Europawahlen 2024 zum Anlass nahm, die Bewohner:innen dazu aufzurufen, sich gegen
den Aufstieg der extremen Rechten zu stellen und gemeinsam gegen Rassismus
vorzugehen. Diese lokale Kampagne betonte erneut den multiethnischen Charakter des
Viertels. Zudem schloss sich das Unternehmen einer zivilgesellschaftlichen Initiative an,
die sich nach dem rassistisch motivierten antimuslimischen Terroranschlag in Hanau im
Jahr 2020 gegründet hatte.

Beginn der interkulturellen Fusion und Autonomiebestrebungen

Bereits in den 1980er und 1990er Jahren entstanden im Frankfurter Bahnhofsviertel
erste jüdisch-muslimische Kulturkooperationen, die die Bedeutung des Viertels als
vielfältigen und integrativen Raum für Menschen mit Migrationshintergrund
unterstrichen. Daran beteiligten sich unter anderem auch bekannte Hip-Hop-Künstler

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

7



wie Moses Pelham,30 Hassan Annouri und Azad Azadpour. In ihren Liedern
thematisierten sie nicht nur die positiven Aspekte des Zusammenlebens, sondern auch
Herausforderungen wie die Angriffe auf Flüchtlingsunterkünfte in den frühen 1990er
Jahren. Musik und Kultur avancierten somit zu einem maßgeblichen Instrument, um die
Stimmen von Migrant:innen zu stärken und ihre Perspektiven sichtbar zu machen. Ein
Zeitzeuge, der selbst Teil dieser alternativen Musikszene war, erinnert sich an eine Phase
des kreativen Experimentierens und der Selbstorganisation. In den frühen 1990er Jahren
schuf er gemeinsam mit der Tochter eines prominenten jüdischen Gemeindeleiters,
einem iranischen Geschäftsmann und anderen jüdischen und muslimischen
Künstler:innen und Aktivist:innen ein Netzwerk, das von einem starken Do-It-Yourself-
Ethos geprägt war. Diese Diversity-Pioniere setzten sich mit globalen kulturellen
Einflüssen auseinander und entwickelten eigene, innovative Formen der Selbstver-
marktung von inklusiven Gemeinschaftskonzepten.

Die jüdischen und muslimischen Unternehmer:innen, die sich im Frankfurter
Bahnhofsviertel engagierten, verfolgten demzufolge eine umfassendere kulturelle Vision.
Sie strebten danach, neue Räume zu schaffen, die über die Grenzen ihrer ethnischen und
religiösen Gemeinschaften hinausreichen und sich gleichzeitig von der deutschen
Mehrheitskultur abgrenzen. Ein zentrales Motiv war die Sehnsucht nach Autonomie. So
schildert ein jüdischer Gesprächspartner, dass das organisierte jüdische Leben in
Frankfurt als zu isolierend empfunden wurde und den Wunsch nach einem unab-
hängigen Raum verstärkte. Diese Haltung spiegelte auch einen Widerstand gegen die oft
stereotypen Erwartungen der Mehrheitsgesellschaft gegenüber Jüdinnen und Juden in
Deutschland wider. Die Unternehmer:innen wollten einen Ort schaffen, an dem
Menschen unterschiedlicher Herkunft „zusammenkommen und sich normal fühlen
können“, ohne den Erwartungen bestimmter Gruppen gerecht werden zu müssen.

Dabei betonen die Befragten häufig ihre ambivalente Positionierung: Sie sehen sich
weder ausschließlich als Teil der jüdischen oder muslimischen Gemeinschaft noch
identifizieren sie sich vollständig mit der deutschen Mehrheitsgesellschaft. Stattdessen
entwickeln sie eine eigene postmigrantische Identität, die von einem Gefühl der
Andersartigkeit geprägt ist. Der muslimische Kulturschaffende Murat formuliert dies so:
„Dieses gemeinsame Gefühl brachte mich meinen jüdischen Freund:innen näher, die
ebenfalls diese soziale Andersartigkeit repräsentierten. In den 2000er Jahren ver-
körperten wir mit unseren multikulturellen Projekten, unseren Partys und unserer
innovativen Kultur einen integrativen Zeitgeist.“

Insbesondere die Entstehung des Bristol Hotels im Frankfurter Bahnhofsviertel
Anfang 2000 markierte den Beginn dieser neuen Ära des interkulturellen Austauschs und
der Autonomiebestrebungen. Ursprünglich als bescheidenes Arbeiterhotel konzipiert,
erfuhr das Bristol Hotel unter der Leitung jüdischer und muslimischer Unternehmer,
Kulturschaffender und Influencer eine umfassende Neugestaltung. Das Ziel des Projekts
bestand in der Etablierung eines lebendigen kulturellen Zentrums, das sowohl
einheimische als auch internationale Besucher:innen anzieht. Die Verbindung von Kunst,

30 Obwohl Pelham selbst nicht jüdisch ist, thematisieren seine Texte interreligiöse und interkulturelle Erfahrungen und 
beziehen sich dabei explizit auf das Judentum; siehe etwa https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/der-mann-im-zug 
[27.10.2025]. 

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

8

https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/der-mann-im-zug%20


Musik und subkulturellen Aktivitäten sorgte dafür, dass das Hotel in kürzester Zeit den
Ruf eines innovativen Reiseziels erlangte. Die Kooperation zwischen jüdischen und
muslimischen Akteuren in diesem Projekt kann als innovativer Ansatz der Stadt-
entwicklung bezeichnet werden. Durch die Kombination ihrer unterschiedlichen
kulturellen Perspektiven und künstlerischen Talente konnten sie einen Raum schaffen,
der traditionelle Vorstellungen von kultureller Identität und sozialen Grenzen infrage
stellt. Das Bristol Hotel, das das Gemeinschafts- und Zugehörigkeitsgefühl seiner Gäste
fördert, ist mittlerweile zu einem Symbol des interkulturellen Austauschs geworden.

In diesem Zusammenhang beschrieb eine junge Frankfurterin jüdischen Glaubens
ihre Wahrnehmung des Bahnhofsviertels als Raum kultureller Autonomie. Sie hob
hervor, dass das jüdische Gemeindeleben sich vom bunten Treiben des Viertels abhebt,
das von einer vielfältigen Bevölkerung geprägt ist. Gleichzeitig beobachtete sie eine
interessante Dynamik: Während in einigen Bars junge Männer hebräische Tattoos
tragen, ohne deren genaue Bedeutung zu kennen, sind viele afghanische und iranische
Angestellte mit jüdischen Festen wie Chanukka und Purim vertraut. Dieses
stillschweigende Verständnis verschiedener religiöser und kultureller Bezüge, so die
Interviewte, sei für das Bahnhofsviertel charakteristisch. Es entsteht ein Raum, der ohne
explizite interreligiöse Dialoge funktioniert und in dem Vielfalt gelebt wird, ohne dass sie
pädagogisch vermittelt werden muss.

Ein wesentlicher Aspekt, der von zahlreichen Befragten artikuliert wurde, ist der
Wunsch nach einem Freiraum, in dem ethnische und religiöse Zuschreibungen keine
Rolle spielen. Stattdessen wird das Anliegen geäußert, nach neuen, hybriden Identitäten
suchen zu wollen, die durch sprachliches und kulturelles Code-Switching geprägt sind.
Dieser Wunsch nach Fluidität steht im Gegensatz zu der im öffentlichen Diskurs oft
essenzialisierten Gegenüberstellung von Juden und Muslimen. Die Interviewten im
Bahnhofsviertel wehren sich also dagegen, in solche vorgefertigten Kategorien
eingeordnet zu werden, die im Kontext aktueller deutscher Identitätsdebatten häufig der
Fremddefinition jüdischer und muslimischer Gemeinschaften dienen.

Öffentliche Vereinnahmung und die Grenzen konstruierter 
Gemeinschaftlichkeit

Die anfänglichen Bestrebungen, dauerhafte multiethnische Bündnisse mit kreativen
Beiträgen jüdischer und muslimischer Akteur:innen zu schmieden, wurden in die
Frankfurter Kulturinstitutionen, das städtische Marketing und die Gentrifizierung des
Bahnhofsviertels integriert. Zu Beginn der 2000er Jahre unternahm das Jüdische
Museum Frankfurt erste Versuche, Vertreter:innen eines „modernen jüdischen Kultur-
lebens“ außerhalb der organisierten und weitgehend als religiös (selbst)definierten
offiziellen jüdischen Gemeinde Frankfurts zu identifizieren. In der Konsequenz führte
dies zu einer verstärkten Aufmerksamkeit seitens der Medien, der Lokalpolitik und der
jüdischen Gemeinde selbst, was jüdisch-muslimische Allianzen sowohl erschwerte als
auch stärker infrage stellte. Ein Befragter, der Teil eines spezifischen jüdisch-
muslimischen Netzwerks ist, merkt an, dass „Frankfurt zu jener Zeit diese integrativen
jüdischen Pionier:innen [das heißt junge, erfolgreiche und moderne jüdische
Unternehmer:innen und Influencer:innen] benötigte, die ein besonderes und bislang

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

9



wenig bekanntes Segment im modernen jüdischen Kulturkonzept Deutschlands
repräsentierten, nämlich die hippen jüdischen Restaurant- und Barbesitzer:innen“.
Heute sind einige von ihnen am Gemeinde-2030-Projekt beteiligt, das darauf abzielt, der
offiziellen jüdischen Gemeinde ein moderneres Image zu geben und dadurch für
künftige Generationen relevant zu bleiben.

Im Zuge meiner Feldforschung wurde deutlich, dass jüdische und muslimische
Unternehmer:innen eine maßgebliche Rolle bei der Gentrifizierung des Frankfurter
Bahnhofsviertels spielten. Diese Entwicklung führte zu Spannungen innerhalb der
interethnischen Allianzen. Ein muslimischer Aktivist einer jüdisch-muslimischen
Initiative äußert kritisch, dass die gegenwärtige Zusammenarbeit eine „moderne
jüdische Polemik“ geworden sei. Mit dieser Formulierung meint er einen scheinbar
multikulturellen Raum, der jedoch stark von jüdischen Interessen geprägt sei und nur
wenige privilegierte Gruppen in Frankfurt anspreche. Diese Entwicklung entspreche
nicht der ursprünglichen Intention, die lokalen Bedürfnisse und Herausforderungen
aller migrantischen Gruppen im Viertel zu berücksichtigen.

Ab dem Beginn der 2010er Jahre wurde eine Diskussion um die zukünftige
Gestaltung der Kunst- und Kulturszene im Frankfurter Bahnhofsviertel geführt. Diese
Auseinandersetzung wurde maßgeblich durch die Zusammenarbeit mit dem konservativ
ausgerichteten Wirtschaftsdezernat der Stadt geprägt. 

Während einige jüdische und muslimische Akteure aus der lokalen Wirtschaft und
Kulturszene die staatlichen Initiativen unterstützten (und großzügig gefördert wurden),
standen andere ihnen skeptisch oder ablehnend gegenüber. Die Projekte wurden von
Kritiker:innen als „Geldverschwendung“ und „billiges Marketing“ für die Stadt-
verwaltung bezeichnet, da sie keinen echten Mehrwert für das Viertel generierten. Es
wurde die Befürchtung geäußert, dass die ursprünglichen Ziele der interkulturellen
Zusammenarbeit in den Hintergrund treten könnten. Ein Anwohner meinte mit
ironischem Unterton, dass die „große jüdisch-muslimische, interkulturelle Völkerfamilie“
im Bahnhofsviertel nicht existiere.

Letztlich ist festzuhalten, dass die bestehenden sozialen Sphären im Bahnhofsviertel
häufig durch klare soziale und symbolische Grenzen gekennzeichnet sind. Ein Beispiel
dafür ist die seit vielen Jahren bestehende Organisation United, die sich der Förderung
der interkulturellen Begegnung und des jüdisch-muslimischen Zusammenlebens
verschrieben hat. Bemerkenswert ist, dass dieses Unternehmen in unmittelbarer
Nachbarschaft zu einer Moschee angesiedelt ist, ohne dass bisher intensivere Kontakte
zwischen den beiden Institutionen gepflegt wurden. So haben die Gründervon United
bisher weder die Moschee besucht noch den Imam oder andere Gemeindemitglieder
angesprochen. Umgekehrt wussten weder der Moscheevorstand noch die Moschee-
besucher von der Existenz des in der Frankfurter Stadtgesellschaft sehr bekannten
jüdischen Unternehmens. Ein United-Gesprächspartner brachte diese Beobachtung auf
den Punkt: „Es geht weniger um die Unterschiede zwischen Muslimen und Jüdinnen und
Juden als vielmehr um weltanschauliche Differenzen und unterschiedliche Perspektiven.“
Diese Einschätzung verdeutlicht, dass die Menschen im Bahnhofsviertel oft in ihren
jeweiligen sozialen Räumen verbleiben und nur begrenzte Berührungspunkte mit-
einander suchen. Ähnlich seinen Erfahrungen mit der jüdischen Gemeinde in Frankfurt

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

10



gebe es, so der United-Gesprächspartner, auch bei den Moscheen im Stadtteil den
Wunsch, sich abzugrenzen und sich nicht für Andersdenkende zu öffnen.

Die beschriebenen Entwicklungen können vor dem Hintergrund der sozio-
ökonomischen Theorie der „kreativen Klasse“ beleuchtet werden. Diese von Richard
Florida31 popularisierte Theorie argumentiert, dass die Ansiedlung kreativer Akteure
urbane Räume belebt und wirtschaftlich fördert. Doch es gibt auch berechtigte Kritik an
diesem Modell. So weisen Rebhun, Kranz und Sünker32 darauf hin, dass die vermeintlich
kosmopolitische „kreative Klasse“, insbesondere israelisch-jüdische Migranten in
Deutschland, oft nicht die wirtschaftlichen Vorteile erntet, die ihr zugeschrieben werden.
Stattdessen trägt sie unwissentlich zur Kommerzialisierung und Gentrifizierung bei, die
die ursprünglichen Bewohner und deren Geschichten verdrängen. Dieses Phänomen
zeigt sich auch im Frankfurter Bahnhofsviertel, wo die symbolische Aufwertung durch
jüdische und muslimische Kulturschaffende nicht unbedingt zu einer nachhaltigen
Verbesserung der Lebensbedingungen für die gesamte Nachbarschaft führt, sondern
vielmehr symbolisches Kapital für Stadtmarketing generiert, ohne soziale Konflikte zu
lösen.

Kreativer Umgang mit einer komplexen Quartiersvergangenheit

Im Folgenden wird analysiert, wie die vorgestellten jüdisch-muslimischen Akteure in
Gentrifizierungs- und Stadterneuerungsprozesse eingebunden sind. Im Zentrum stehen
die Perspektiven der Anwohner:innen, insbesondere ihre kritischen Stimmen und
persönlichen Erinnerungen. Diese ermöglichen es, die von offizieller Seite konstruierten
Narrative eines harmonischen jüdisch-muslimischen Zusammenlebens kritisch zu
hinterfragen. In Anlehnung an Zubrzycki33 möchte ich untersuchen, inwiefern verdrängte
oder vergessene Geschichten im Frankfurter Bahnhofsviertel wiederbelebt werden. Ein
besonderer Fokus liegt dabei auf vergessenen Formen muslimisch-jüdischer Sozialität.

Während postmigrantische – jüdisch-muslimische – Themen in jüngster Zeit in den
Vordergrund gerückt sind, bleiben die tief verwurzelten, langjährigen Verbindungen
zwischen jüdischen und muslimischen Bewohner:innen des Bahnhofsviertels oft
unbeachtet. Die tragfähigen Freundschaftsnetzwerke und gemeinsamen Erzählungen,
die die soziale und kulturelle Dynamik des Viertels seit den 1970er Jahren prägen, stellen
daher ein reiches, aber bisher wenig erforschtes Reservoir dar.34 

Im Rahmen meiner empirischen Untersuchung im Bahnhofsviertel konnte ich
feststellen, dass einige jüdische und muslimische Unternehmer:innen die vielfältige und
ambivalente Geschichte des Viertels einschließlich seines kriminellen Charakters in ihren
Marketingstrategien aufgreifen. So wurde beispielsweise ein jüdisches Café nach einem
jüdisch-amerikanischen Gangster der sogenannten Kosher Nostra benannt, um ein
authentisches „New Yorker Erlebnis“ mit Pastrami-Sandwiches und einer nostalgischen

31 Florida, Richard: The Rise of the Creative Class. New York 2004. 
32 Rebhun, Uzi/Kranz, Dani/Sünker, Heinz: A Double Burden: Israeli Jews in Contemporary Germany. New York 2022.
33 Zubrzycki, Geneviève: The Politics of Jewish Absence in Contemporary Poland, in: Journal of Contemporary History 52 
(2017), 2, S. 250–277.
34 Emmerich, Arndt: Jewish-Muslim Friendship Networks: A Study of Intergenerational Boundary Work in Postwar 
Germany, in: Comparative Studies in Society and History (2024), S. 1–29.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

11



Atmosphäre zu schaffen. Dazu wurde ein umfassendes Marketingkonzept entwickelt und
eine Integration in kulturelle Projekte wie eine Ausstellung im Jüdischen Museum
Frankfurt umgesetzt.

Diese kreative Nutzung der komplexen, von sozialem Aufstieg, aber auch von
Kriminalität geprägten Vergangenheit des Viertels für kommerzielle Zwecke wurde von
den lokalen Akteuren als Ausdruck der authentischen Atmosphäre des Bahnhofsviertels,
aber auch als Beitrag jüdischer und migrantischer Selbstbestimmung beschrieben. Ein
jüdischer Geschäftsinhaber, dessen Großvater den Familienladen im Bahnhofsviertel in
den 1960er Jahren eröffnet hatte, berichtete in einem Zeitungsinterview, dass seine
Kundschaft vor zwanzig Jahren überwiegend aus Personen bestand, die mit dem Gesetz
in Konflikt gekommen waren. Inzwischen seien jedoch auch neue Kunden
hinzugekommen, darunter Anwälte, Banker und Architekten.

Im Jahr 2022 wurde seitens des Jüdischen Museums Frankfurt in Kooperation mit
dem jüdischen Aktivisten und Kurator Max Czollek die vielbeachtete Ausstellung „Rache“
präsentiert, die sich unter anderem mit den Lebensgeschichten mehrerer jüdisch-
amerikanischer Gangster der sogenannten Kosher Nostra befasste. Ein lokaler jüdischer
Historiker, der die Ausstellung besuchte, stellte einen interessanten Vergleich an. Er
bemerkte, dass es nach dem Holocaust im Frankfurter Bahnhofsviertel ähnliche
Strukturen gegeben habe wie die Kosher Nostra. Gleichzeitig beobachtete er, dass
deutsche Museen solche Themen oft aus Angst vor einer Verstärkung antisemitischer
Vorurteile scheuten. Daher lag der Fokus der Ausstellung bewusst auf der Kosher Nostra,
die für viele Menschen weit weg in New York und Chicago zu verorten ist, aber nicht im
Bahnhofsviertel um die Ecke.

Der kreative Umgang mit der komplexen Vergangenheit der jüdischen und
muslimischen Bevölkerung im Bahnhofsviertel wurde jüngst auch in der Fernsehserie
„Die Zweiflers“ (2024) umgesetzt. Die Serie stellt die jüdische Familie Zweifler in den
Mittelpunkt, die im rauen Milieu des Frankfurter Bahnhofsviertels ein traditionsreiches
Feinkostgeschäft betreibt. Als das Familienoberhaupt Symcha Zweifler von einem
ehemaligen Geschäftspartner erpresst wird, gerät er in eine gefährliche Spirale. Sein
muslimischer Angestellter Salih, der tief in der jüdischen Familie verwurzelt ist, wird zu
seinem wichtigsten Verbündeten. Die Serie zeigt, wie die beiden Protagonisten trotz
ihrer unterschiedlichen religiösen Hintergründe durch gemeinsame Herausforderungen
verbunden sind. Ihre Handlungen werfen jedoch unweigerlich Fragen nach Loyalität,
Vertrauen und nach den Grenzen der Moral auf.35 

Wer kennt das Quartier? Subalterne Perspektiven

Die angeführten Beispiele verdeutlichen die Herausforderung, dass die kulturellen
Angebote, das Stadtmarketing und die kommerziellen Aktivitäten im Bahnhofsviertel die
komplexe Geschichte der jüdischen Displaced Persons und der muslimischen
Migrant:innen simplifizieren. Dabei besteht die Gefahr, dass die ursprünglichen

35 Emmerich, Arndt: Die Zweiflers: Was uns die preisgekrönte Serie im Frankfurter Bahnhofsviertel über jüdisch-
muslimisches Zusammenleben erzählt, in: Zeitschrift für Medienwissenschaft, GAAAP_ The Blog, online unter: 
https://zfmedienwissenschaft.de/online/die-zweiflers [03.11.2025].

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

12

https://zfmedienwissenschaft.de/online/die-zweiflers%20


Erfahrungen dieser Gruppen in einer romantisierenden oder kommerzialisierten Form
dargestellt werden, die der Vielschichtigkeit dieser Erfahrungen nicht gerecht wird. Die
jüdischen und muslimischen Bewohner:innen des Bahnhofsviertels verankerten ihre
Identitäten in einer gemeinsamen lokalen Geschichte, die von Erfahrungen der
Diskriminierung und Ungleichheit, aber auch von nostalgischen Erzählungen von
sozialem Aufstieg und Gemeinschaft durchzogen war. Während eine neue Generation
interkultureller jüdischer und muslimischer Unternehmer:innen im Viertel Fuß fasste
und innovative Projekte, lebendige Veranstaltungsorte sowie unkonventionelle
Partnerschaften schuf, zeigt der folgende Abschnitt, dass Teile der etablierten und
konservativen jüdischen und muslimischen Geschäftswelt den jüngsten Bemühungen
um einen lokalen Frieden durch multiethnischen Kommerz eher skeptisch gegen-
überstehen. Ignatz, ein erfolgreicher jüdischer Geschäftsmann mittleren Alters, äußerte
seine Besorgnis über die jüngste Gentrifizierung mit den Worten: „Jetzt kann man
überall im Bahnhofsviertel Cay-Tee [Cay: türkisch für Tee] kaufen, das heißt, die Leute
kaufen im Grunde etwas, das sie ‚Tee-Tee‘ nennen. Wie dumm ist das? Das ist doch nichts
Neues. Wir [Juden und Muslime] haben im Bahnhofsviertel immer zusammen Cay
getrunken.“ 

Damit verweist er auch auf die lange Geschichte der Verflechtungen zwischen
jüdischen und muslimischen Bewohner:innen des Viertels, die bis in die späten 1960er
Jahre zurückreicht. Ein ehemaliger Moscheevorsteher erinnerte sich beispielsweise
daran, dass er gemeinsam mit Hersch Beker auf der Suche nach einem geeigneten
Standort für eine neue Moschee war. Auch ein türkischer Ladenbesitzer hob die
verlässliche Partnerschaft mit seinem jüdischen Vermieter hervor. 

Hassan, ein weiterer Gesprächspartner und Unternehmer, erinnerte sich daran, wie
er und seine Freunde in den 1980er und 1990er Jahren in solchen Geschäften Schutz vor
Übergriffen suchten. Ein türkischer Geschäftsmann betonte die wichtige Rolle der
türkischen Gemeinde bei der Gewährleistung von Sicherheit für jüdische Frauen und
trug damit zur Dekonstruktion des Viertels als „No-go-Area“ und zur Verbesserung des
Images bei. 

Die tief verwurzelten Beziehungen zwischen Juden und Muslimen führen bei vielen
alteingesessenen Bewohner:innen dazu, staatlich geförderte Kulturprojekte und
Vielfaltskommerz kritisch zu betrachten. Sie empfinden diese Initiativen und gut
gemeinten Aktionen als unnötig, da sie bereits seit Jahrzehnten in einem Klima
gegenseitiger Wertschätzung zusammenleben.

Ambivalente Beziehungen

Im Folgenden werden einige komplexe Geschäftspraktiken und -bündnisse
vorgestellt, an denen Juden und Muslime beteiligt sind. Diese Fallbeispiele dienen der
Veranschaulichung der vielfältigen und ambivalenten Beziehungen zwischen Juden und
Muslimen in einer von Diversität geprägten Nachbarschaft wie dem Bahnhofsviertel. 

So konnte die Forschung zeigen, dass jüdische und muslimische Unternehmen und
religiöse Einrichtungen gute Beziehungen zum jüdischen Oberbürgermeister Peter
Feldmann pflegen, Ausstellungen des Jüdischen Museums und der Jüdischen Gemeinde
unterstützen und die Frankfurter Kulturwoche und die Jüdischen Kulturtage mit-

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

13



gestalten. Letztere wurden durch jüdische und muslimische DJs bereichert. Dieselben
Akteure haben aber auch Produkte von Gangsta-Rappern beworben und verkauft und
politische Parteien unterstützt, die unbequeme Ansichten zur israelisch-palästi -
nensischen Frage und zu den jüdisch-muslimischen oder deutsch-türkischen
Beziehungen vertreten.

Ein Beispiel ist der bekannte Gangsta-Rapper Haftbefehl (bürgerlich: Aykut Anhan),
der in Offenbach aufwuchs und eng mit dem Frankfurter Bahnhofsviertel verbunden ist.
Haftbefehl, dessen Eltern aus der Türkei und Kurdistan stammen, thematisiert in seinen
Texten häufig die Erfahrungen von Menschen mit Migrationshintergrund. Seine enge
Verbundenheit mit dem Bahnhofsviertel zeigt sich nicht nur in seinen Liedern, sondern
auch in zahlreichen Geschichten aus dem Viertel. So ist er Stammkunde in einem der
ältesten jüdischen Geschäfte des Viertels, das auch regelmäßig von einem der Frank-
furter Rabbiner besucht wird. Der Rapper Ben Salomo kritisierte bei seinem Auftritt 2022
in Frankfurt bestimmte Textpassagen in Haftbefehls Liedern als antisemitisch, was in
mehreren Medienberichten Niederschlag fand. 

Haftbefehl selbst wies die Vorwürfe zurück und betonte in einem Social-Media-
Beitrag, der von Bewohnern des Bahnhofsviertels geteilt wurde, dass er Menschen nicht
nach ihrer Herkunft beurteile. Er zählte eine lange Liste verschiedener ethnischer
Gruppen auf, darunter auch Juden, die seine Freunde seien. Zu der umstrittenen
Liedzeile erklärte er, sie sei in seiner Jugend entstanden, als er im Frankfurter
Bahnhofsviertel mit Drogen gehandelt habe und einige seiner Kunden jüdischer
Herkunft gewesen seien.

Ein jüdischer Bewohner des Bahnhofsviertels beobachtete, dass viele junge Menschen
dort den Rapper Haftbefehl besonders mögen. Diese setzen sich nicht in erster Linie mit
den antisemitischen Inhalten seiner Texte auseinander, sondern fühlen sich von der
Darstellung einer materiellen Gangsterwelt angezogen. Ein muslimischer Unternehmer,
der im Bahnhofsviertel lebt und sich für den interreligiösen Dialog engagiert, hat zu
seiner persönlichen Beziehung zu Haftbefehl Folgendes gesagt: „Man muss anders
denken. Als ich die Musik von Haftbefehl zum ersten Mal hörte, war ich zunächst
schockiert. Aber dann habe ich versucht, die soziale Botschaft hinter seinen provokanten
Texten zu verstehen, und seine Provokation ist einfach [Bahnhofsviertel-]Werbung. Ich
versichere dir, niemand wird durch ihn zum Antisemiten.“ Diese Aussage deutet darauf
hin, dass die eher förmliche, bürgerliche Haltung im Stadtteil nicht immer auf offene
Ohren stößt.

Everett und Gidley36 weisen darauf hin, dass solche stereotypen Bemerkungen wie in
Haftbefehls Musik das friedliche Zusammenleben in heterogenen Nachbarschaften
beeinträchtigen können. Im Rahmen meiner Beobachtungen jüdisch-muslimischer
Begegnungen im Bahnhofsviertel konnte ich feststellen, dass scherzhafte Beleidigungen,
Code-Switching und Kiezslang zwischen Juden und Muslimen durchaus als regulärer
Bestandteil des Verhaltenskodexes innerhalb dieser lokalen Bündnisse betrachtet werden
können. Dieses scheinbar widersprüchliche Verhalten ist ein wesentlicher Aspekt der
informellen Regeln, die bestimmen, wer als zugehörig gilt und wer nicht. Deutlich wird
dies in der Aussage eines bekannten Bewohners, der auf die Kritik, dass er Stereotypen

36  Everett/Gidley, Getting Away, 2018, S. 188.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

14



nicht ausreichend entgegenwirke, wie folgt antwortete: „Ich wohne seit Jahren im
Bahnhofsviertel, viele Leute kennen mich. Wenn ich jetzt anfange, mich politisch korrekt
zu allem zu äußern, kann ich mich im Viertel nicht mehr sehen lassen.“ Zur weiteren
Veranschaulichung sei hier Noah herangezogen. Noah ist ein jüdischer Geschäftsmann,
der im Bahnhofsviertel aufgewachsen ist und Teil eines multiethnischen Bündnisses ist,
das sich für eine positive Veränderung des Stadtviertels einsetzt. Kürzlich hatte er die
Gelegenheit, mit Ibrahim zusammenzuarbeiten, einem muslimischen Unternehmer mit
guten Kontakten im Viertel. Im Rahmen unseres Interviews wurde deutlich, dass Noah
Muslimen gegenüber dennoch eine gewisse Skepsis hegt. Er äußert Zweifel an der
Vertrauenswürdigkeit von Menschen arabischer Herkunft, insbesondere aufgrund ihrer
Unterstützung für Palästina. Kurd:innen sieht er als „unproblematisch“ an, während eine
Zusammenarbeit mit Türk:innen nur möglich sei, wenn diese nicht besonders religiös
seien. Mit Ibrahim könne er grundsätzlich kooperieren, da er ihn nicht als „echten
Muslim“ betrachte: „Er trinkt ja auch Alkohol.“ Diese Ambivalenzen und Spannungen
sind charakteristisch für die sozialen Beziehungen im Bahnhofsviertel. Obgleich
zahlreiche und zum Teil sehr problematische Stereotype im Alltag präsent sind, die von
den jeweiligen Akteuren gegenseitig akzeptiert werden, lassen sich robuste
freundschaftliche Beziehungen sowie Kooperationsprojekte zwischen Juden und
Muslimen im Bahnhofsviertel beobachten.

Gelebte Vielfalt und ihre Herausforderungen

Obwohl das Bahnhofsviertel oft als Modell für ein vielfältiges und integratives
Zusammenleben angepriesen wird, zeigen meine Forschungsergebnisse, dass es auch
hier zu Spannungen zwischen jüdischen und muslimischen Bewohner:innen kommen
kann, die sich nicht unbedingt allein religiös oder politisch erklären lassen. So
berichteten einige Befragte von Konflikten, die durch wirtschaftliche Konkurrenz wie
überhöhte Preise für bestimmte Produkte entstehen. Auch Neid und Missgunst innerhalb
der Geschäftswelt wurden als Ursachen für Spannungen genannt. Ein muslimischer
Künstler und Bewohner des Bahnhofsviertels nannte folgendes Beispiel: „[Das
Restaurant] Fusion wurde als der Ort bekannt, an dem man ein Hähnchen für 11,50 Euro
kaufen konnte, auch wenn es an der Ecke für 3,00 Euro zu haben war […]. Aber niemand
hat jemals gesagt, dass es ein neuer jüdischer Laden war. Es war einfach der Ort, wo man
ein Hähnchenbrötchen für 11,50 Euro kaufen konnte. So reden die Muslime im
Bahnhofsviertel. Es war allen egal, dass es Juden waren […]. Die religiöse Identität war
völlig nebensächlich.“ Es wurde auch deutlich, dass viele der Befragten zögern, solche
Konflikte offen zu benennen, da sie befürchten, ihr positives Image und das
Geschäftsmodell eines harmonischen Zusammenlebens zu beschädigen.

Das Zusammengehörigkeitsgefühl im Bahnhofsviertel und seine Rolle als Standort
für innovative interkulturelle Projekte von Menschen mit Migrationshintergrund werden
mittlerweile auch durch externe Ereignisse beeinflusst. So haben sich die jüngsten
Spannungen im Nahen Osten oder die Verschwörungstheorien während der COVID-19-
Pandemie auf das lokale Klima ausgewirkt. Auch innerhalb der lokalen Geschäfts-
netzwerke kam es zu Spannungen, die auf unterschiedlichen Moralvorstellungen

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

15



beruhten. So distanzierte sich ein jüdischer Geschäftsmann aus Protest von einer
langjährigen Nachbarschaftsinitiative. Er begründete dies damit, dass ein Vorstands-
mitglied aktiv Werbung für das Rotlichtviertel gemacht habe. Jüdinnen und Juden
dürften damit nicht mehr in Verbindung gebracht werden, so der Unternehmer, der sich
damit indirekt auch von der kreativen Verwendung der Kosher-Nostra-Geschichten im
Bahnhofsviertelmarketing distanzierte. Diese Haltung stieß bei der konservativen
türkisch-muslimischen Gemeinde und der örtlichen Moschee auf Zustimmung. Andere
Akteure vertraten jedoch die Auffassung, dass eine Förderung des Rotlichtviertels
durchaus legitim sein müsse, und führten dafür unterschiedliche Gründe an. Ein
muslimischer Gesprächspartner betonte, dass ein völlig homogenes Viertel unrealistisch
und nicht erstrebenswert sei, während ein anderer Insider des Rotlichtviertels darauf
hinwies, dass der erste Tag nach dem Ramadan traditionell der einnahmestärkste Tag
des Gewerbes sei.

Ein eindrucksvolles Zeichen des interreligiösen Dialogs und des gesellschaftlichen
Zusammenhalts ist das jährliche öffentliche Iftar (Fastenbrechen) während des
Ramadans im Frankfurter Bahnhofsviertel. An der Veranstaltung nehmen neben dem
jüdischen Frankfurter Oberbürgermeister (bis 2022) auch Vertreter:innen verschiedener
religiöser, politischer und gesellschaftlicher Institutionen teil. Das Iftar wurde von
muslimischen Geschäftsleuten organisiert und von jüdischen Unternehmen im Stadtteil
großzügig unterstützt. In der lokalen Presse wurde die Veranstaltung als Symbol für
Toleranz und Nachbarschaftlichkeit dargestellt. Bei meinem Besuch im April 2022
betonte ein muslimischer Organisator ausdrücklich die Teilnahme von Muslimen, Juden,
Christen und Menschen anderer Religionen am gemeinsamen Fastenbrechen – gefolgt
von kurzen politischen Reden gegen Rassismus, Fremdenfeindlichkeit und
Antisemitismus.

Bei genauerer ethnografischer Untersuchung wurden jedoch auch Spannungen
sichtbar. Die Zusammenarbeit mit dem transnationalen Moscheeverein und die
politische Instrumentalisierung des Iftars durch den Bürgermeister (der zu diesem
Zeitpunkt unter Korruptionsverdacht stand und dessen Büro am Tag des Iftars
durchsucht wurde) führten zu einem gewissen Dissens. Kritische Stimmen aus
konservativen Kreisen der örtlichen Moschee äußerten auch Bedenken wegen des
Alkoholausschanks in einem Kiosk, dessen Besitzer an der Organisation des Iftars
beteiligt war. Zudem fand das Iftar direkt vor einem Sexshop statt, was bei einigen
Teilnehmenden zu einer ambivalenten Haltung führte. Trotz dieser Unterschiede
betonten die Organisatoren die Notwendigkeit guter lokaler Beziehungen. Die
Anwesenheit des Imams und einiger jüdischer Unternehmer unterstrich die
interreligiöse und interkulturelle Bedeutung der Veranstaltung. Ein Vertreter der
örtlichen Moschee meinte, man müsse in dieser Frage „pragmatisch vorgehen“. Dies sei
die Realität im Bahnhofsviertel und man tue alles, um die guten Beziehungen vor Ort zu
fördern. Die beobachteten Kompromisse und Aushandlungsprozesse widersprechen den
oft stereotypen Vorstellungen von Ghettoisierung und ethnisch-religiöser Abschottung in
multikulturellen Kontexten.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

16



Fazit

Das Frankfurter Bahnhofsviertel ist ein überzeugendes Beispiel für die Fluidität und
die Schaffung neuer, hybrider Identitäten durch geteilte Minderheitenerfahrungen und
pragmatisches Zusammenleben. Die Analyse hat gezeigt, dass sich in diesem lokalen
Kontext robuste, generationenübergreifende jüdisch-muslimische Netzwerke etabliert
haben, die auf Ambiguitätstoleranz und einem gemeinsamen Kodex der Nachbarschaft
beruhen.

Diese positiven Entwicklungen wurden jedoch durch externe Faktoren geschwächt:
Die politischen Ereignisse nach dem 11. September 2001 führten zu einer verstärkten
religiösen Fremdzuschreibung, während die neoliberale Stadtpolitik und die
Gentrifizierung die Basis der Kooperation untergruben. Das medial verbreitete Narrativ
des friedlichen Zusammenlebens als ‚besonders‘ oder ‚außergewöhnlich‘ bedarf daher
einer kritischen Betrachtung, da es die Komplexität und die tief verwurzelten
Spannungen verdeckt.

Die Forschung belegt aber auch, dass selbst unter dem Druck globaler Konflikte (wie
nach dem 7. Oktober 2023) die Resilienz der lokalen Netzwerke fortbesteht. Gleichzeitig
zeigt die Analyse der Kommerzialisierung von Vielfalt, dass die Gefahr besteht, dass
lokale Geschichten und subalterne Perspektiven zugunsten eines homogenen Stadt-
marketings übergangen und verdrängt werden. Die Grenzen der Förderung jüdisch-
muslimischen Zusammenlebens werden dort sichtbar, wo ökonomische Interessen und
hegemoniale Diskurse die Selbstbestimmung und die gewachsenen Allianzen der
Minoritäten überschreiben.

Zitiervorschlag Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder 
Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel jüdisch-
muslimischer Begegnungen, in: Medaon – Magazin für jüdisches Leben in 
Forschung und Bildung, 19 (2025), 37, S. 1–17, online unter 
https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf [dd.mm.yyyy].

Zum Autor Dr. Arndt Emmerich ist Senior Lecturer und Programme Leader 
für Soziologie an der University of Hertfordshire. Zudem ist er als Gast-
wissenschaftler am Max-Planck-Institut zur Erforschung multireligiöser und
multiethnischer Gesellschaften, Göttingen, und als Honorary Research 
Fellow am Department of Psychosocial Studies, Birkbeck, University of 
London, assoziiert. Als Vorstandsmitglied des Forschungsnetzwerks Reli-
gionssoziologie der European Sociological Association (ESA) sowie des jü-
disch-muslimischen Bildungswerks Maimonides trägt er aktiv zur inter-
nationalen Fachdiskussion und politischen Debatte bei. Seine Forschungs-
schwerpunkte umfassen die Governance von Diversität, Religions- und 
Kultursoziologie sowie interreligiöse Begegnungen. Für seinen Artikel 
‘Jewish-Muslim Friendship Networks: A Study of Intergenerational Boun-
dary Work in Postwar Germany’ wurde er 2025 mit dem Rethinking German
History Prize der German History Society in Großbritannien ausgezeichnet.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel 
jüdisch-muslimischer Begegnungen.
Medaon 19 (2025), 37 – URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf

17


	Arndt Emmerich
	Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel jüdisch-muslimischer Begegnungen


