e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Arndt Emmerich

Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere
nachbarschaftlicher Verstindigung am Beispiel jiidisch-
muslimischer Begegnungen

Der Artikel untersucht im Frankfurter Bahnhofsviertel, wie eine neue
Generation jiidischer und muslimischer Unternehmer und Kulturschaffender
iiber Hybriditit, gemeinsame Interessen und Minderheitserfahrungen
Vorurteilen begegnet. Die Analyse zeigt, wie jiidisch-muslimische
Begegnungen lokale Nachbarschaften mit iibergeordneten
Identititsdiskursen verbinden. Anhand von Fallbeispielen wird das
Potenzial, aber auch die Grenzen neuer jiidisch-muslimischer
Geselligkeitsformen in Stadtentwicklung, Kommerz und Kultur aufgezeigt,
wobei lokale und subalterne Perspektiven oft zu kurz kommen.

Using Frankfurt’s Bahnhofsviertel (train station district) as a case study, the
article examines how a new generation of Jewish and Muslim entrepreneurs
and cultural actors’ counters prejudice through ideas of hybridity, shared
interests and minority experiences. It shows how Jewish-Muslim encounters
link neighborhood life with broader identity politics. Case studies illustrate
how notions of conviviality are produced and challenged, and how urban
renewal, commerce and culture offer opportunities but also limits, as local
and subaltern perspectives are often overlooked.

Einleitung zu jiidisch-muslimischen Beziehungen auf der Mikroebene

Im Folgenden wird untersucht, wie sich jiidisch-muslimische Beziehungen im
unmittelbaren Lebensumfeld, insbesondere in kulturellen und kommerziellen Kontexten
Deutschlands, gestalten. Das Frankfurter Bahnhofsviertel dient als Fallbeispiel fir die
Untersuchung einer multikulturellen Nachbarschaft. Es ist gekennzeichnet durch
jiudische und muslimische Institutionen, sich iiberlagernde Migrationsgeschichten und
die politische Vermarktung eines ,gelebten’ Vielfaltsnarrativs. Das Frankfurter Bahnhofs-
viertel ist dabei ein exemplarisches Beispiel fir die Spannungen zwischen urbaner
Entwicklung und sozialer Ungleichheit.’

Der Artikel untersucht lokale Biindnisse zwischen Juden und Muslimen im
Frankfurter Bahnhofsviertel, deren Urspriinge in den 1980er Jahren liegen. Wie die
Analyse zeigt, wandelten sich diese Kooperationen von einer basisdemokratischen
sozialen Bewegung zu professionellen, gewinnorientierten Biindnissen, die im
kulturellen und politischen Leben der Stadt eine Rolle spielen. Die Forschung erfolgte von

‘Janke, Klaus/Hafner, Markus: Banker, Bordelle & Bohéme. Die Geschichte des Frankfurter Bahnhofsviertels. Frankfurt am
Main 2018; Kiinkel, Jenny: Sex, Drogen, Alkohol - Umkampfter 6ffentlicher Raum im Bahnhofsviertel, in: Betz,
Johanna/Keitzel, Svenja/Schardt, Jiirgen/Schipper, Sebastian/Schmitt Pacifico, Sara/Wiegand, Felix (Hg.): Frankfurt am
Main - eine Stadt fiir alle? Konfliktfelder, Orte und soziale Kimpfe. Bielefeld 2021, S. 133-140.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 1
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

2021 bis 2024 mittels qualitativer Methoden. Ein besonderer Fokus lag auf den
Auswirkungen des 7. Oktober 2023 und des Nahostkonflikts. Aktuelle Folgebeo-
bachtungen bestitigen die Belastbarkeit der Forschungsergebnisse,” wobei die sozialen
Netzwerke im Bahnhofsviertel eine bemerkenswerte Stabilitit demonstrieren und dem
Druck makropolitischer Polarisierung widerstehen. Dies unterstreicht die zentrale These:
Lokale Geschichten und das pragmatische Miteinander kénnen einen stabilisierenden
Gegenpol zu iibergeordneten, medial verstirkten Konfliktnarrativen bilden.

Die Begriffe ,judisch’ und ,muslimisch’ werden im Folgenden ausschliefilich fiir
diejenigen Personen verwendet, die sich selbst explizit so identifiziert haben. Dies
geschieht in einer bewusst sozialkonstruktivistischen Perspektive, die tiber eine rein
religiose Kategorisierung hinausgeht. Die Identitit der Akteur:innen wird als fluide
verstanden und steht in stindiger Wechselwirkung mit sozialen Merkmalen wie
Migrationshintergrund und Klasse.

Ziel der Analyse ist es, die Moglichkeiten und Grenzen der Schaffung judisch-
muslimischer Gemeinschaftsriume im Rahmen von Stadterneuerungsprojekten aus-
zuloten. Dabei soll auch kritisch hinterfragt werden, inwieweit solche Projekte zu einer
Marginalisierung lokaler Narrative und Perspektiven fithren konnen. Insgesamt leisten
die Ergebnisse der Studie einen Beitrag zur noch jungen, aber schnell wachsenden
Forschungslandschaft zu jidisch-muslimischen Beziehungen in Deutschland.

Das offentliche Interesse an jidisch-muslimischen Beziehungen konzentriert sich
auf polarisierende Debatten um den israelisch-paldstinensischen Konflikt und Anti-
semitismus.” Diese Debatten sind von einer hohen emotionalen Aufladung und der
Riickkehr religidser Kategorien nach 2001 gepriagt. Diese reduktionistische Sichtweise
fihrt zu einer gegenseitigen Ausgrenzung (Othering) und lisst die vielfiltigen
Alltagsbeziehungen in den Hintergrund treten. Gidley und Everett haben schon vor
Jahren darauf hingewiesen, dass diese polarisierenden Narrative oft nicht auf em-
pirischen Untersuchungen beruhen.* Sie argumentieren, dass jidische und muslimische
Gemeinschaften in Europa stark in transnationale Netzwerke eingebunden sind und seit
Jahrzehnten in multikulturellen Nachbarschaften zusammenleben.” In der neueren
Forschung gewinnen daher Fragen auf der Mikroebene an Bedeutung, bekannt als ,Local
Urban Turn“® Dieser Ansatz kniipft an die Debatte um die postmigrantische Gesellschaft’
an und zeigt eine Verschiebung hin zur Betonung von Gemeinsamkeiten und
gemeinsamen Visionen auf lokaler Ebene.®

* Emmerich, Arndt: Blaulicht, Rotlicht, Nepp — und Toleranz? Jidisch-muslimische Begegnungen im Frankfurter
Bahnhofsviertel, in: Gedibber-Unser Blog, online unter: https://www.juedischesmuseum.de/blog/juedisch-muslimische-
begegnungen [24.03.2025].

*Ozyiirek, Esra: Subcontractors of Guilt: Holocaust Memory and Muslim Belonging in Postwar Germany. Redwood City
2023.

*Gidley, Ben/Everett, Samuel Sami: Jews and Muslims in Europe: Between Discourse and Experience. Leiden 2022.
*Gidley, Ben/Everett, Samuel Sami/Druez, Elodie/Ebbiary, Alyaa/Emmerich, Arndt/Peretz, Denkel/Shaw, Daniella: Off and
On Stage Interactions: Muslim-Jewish Encounter in urban Europe, in: Ethnicities 25 (2025), 2, S. 235-254.

¢ Emmerich, Arndt: Germany’s First Muslim-Christian Kindergarten: Temporalities Multiplicities and Processes in
Interreligious Dialogue, in: Social Compass 69 (2022), 4, S. 578-595; Emmerich, Arndt: Interreligidse Begegnungen in der
Metropole: Am Beispiel von jiidisch-muslimischen Beziehungen in Frankfurt am Main, in: Forum Wohnen und
Stadtentwicklung (2023), 6, S. 301-303.

"Foroutan, Naika: Post-Migrant Society, in: Bundeszentrale fiir politische Bildung 21 (2015).

® Becker, Elisabeth: Commitment without Borders: Jewish-Muslim Relations and the Making of a Cosmopolitan Habitus in
Berlin, in: Interreligious Dialogue, Volume 10. Leiden/Boston 2019, S. 201-218; Nagel, Alexander-Kenneth/Peretz, Dekel:

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 2
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf


https://www.juedischesmuseum.de/blog/juedisch-muslimische-begegnungen
https://www.juedischesmuseum.de/blog/juedisch-muslimische-begegnungen

e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Ethnografische Studien zeigen von jeher die Entstehung diasporischer Netzwerke
und hybrider Identititen,” aber auch alltigliche Diskriminierung® und Spannungen auf
der Nachbarschaftsebene." Im Kontexts des Frankfurter Bahnhofsviertels finden jidisch-
muslimische Begegnungen in einem Raum starker sozialer Ungleichheit statt, was auch
zu neuen Formen von Inklusion und Exklusion fithrt.” Dieser Beitrag untersucht daher
auch die kollektiven Vorstellungen von multikulturellen Stadtquartieren im Hinblick auf
jidisch-muslimische Begegnungen im urbanen Raum und im lokalen Diskurs. Analysiert
wird, wie Gentrifizierung und die ,asthetisierte Interkulturalitit“” die Erinnerung an
Marginalitit und Grasnarbensolidarititen ersetzen. Insbesondere interessiert, wie
hegemoniale Repridsentationen jildisch-muslimischer Beziehungen in Stadtentwick-
lungsprojekte einfliefen und inwieweit sie mit subalternen Narrativen iibereinstimmen
oder von ihnen abweichen.

Jildisch-muslimisches Leben und urbaner Wandel im Frankfurter
Bahnhofsviertel

Frankfurt am Main ist eine der vielfiltigsten Metropolen Deutschlands mit iiber
120.000 Muslimen,* die bald die grofite religiose Gruppe bilden werden. Die Stadt wird
oft als die ,jiidischste Stadt Deutschlands‘ bezeichnet. Vor dem Zweiten Weltkrieg hatte
Frankfurt eine herausragende Stellung als eines der weltweit fithrenden Zentren
judischer Kultur und Theologie. Heute leben etwa 7.000 Jiidinnen und Juden in
Frankfurt. Ihre Prisenz pragt die Stadt, die kulturellen Einrichtungen, die Kommunal-
politik und die hessische Landespolitik iiber alle Parteigrenzen hinweg. Die Anzahl der
Muslime in Frankfurt ist dabei wesentlich hoher als die der jidischen Gemeinde. Diese
demografische Asymmetrie, die eine Herausforderung fiir die lokale Politik und das
Zusammenleben darstellt, steht in einem interessanten Spannungsverhdltnis zur starken
symbolischen Prisenz beider Gruppen im Bahnhofsviertel. Gerade diese symbolische
Prisenz, die durch Projekte, Medien und Kommerz verstirkt wird, ist ein zentraler
Aspekt meiner Analyse.

In diesem Zusammenhang ist das Bahnhofsviertel fir das Selbstverstindnis
Frankfurts als multikultureller Stadt von herausragender Bedeutung. Mit 3.686
Einwohnern (Stand: Dezember 2022) ist es der zweitkleinste Stadtteil. Bemerkenswert

Precarious Companionship: Discourses of Adversity and Commonality in Jewish-Muslim Dialogue Initiatives in Germany,
in: Gidley, Ben/Everett, Samuel Sami (Hg.): Jews and Muslims in Europe: Between Discourse and Experience. Leiden 2022,
S. 99-120.

? Everett, Samuel Sami/Gidley, Ben: Getting Away from the Noise: Jewish-Muslim Interactions and Narratives in E1/Barbés,
in: Francospheres 7 (2018), S. 173-196; Hall, Stuart: New Ethnicities, in: Gilroy, Paul/Gilmore Wilson, Ruth (Hg.): Selected
Writings on Race and Difference. Durham 2021, S. 246-257.

°Back, Les/Sinha, Shamser: Multicultural Conviviality in the Midst of Racism’s Ruins, in: Journal of Intercultural Studies 37
(2016), 5, S. 517-532.

"Back/Sinha, Multicultural Conviviality, 2016; Everett/Gidley, Getting Away, 2018.

*Emmerich, Arndt: Freundschaftspioniere im Bahnhofsviertel: Juden und Muslime in einer multikulturellen
Nachbarschaft, in: Herder-Korrespondenz 78 (2024), 5, S. 30-32.

“ Fioravanti, Hernin/Moncusi-Ferré, Albert: Memory Politics on a Neighborhood Scale: Uses of the Past in the Historic
Center and the Periphery of Valencia (Spain), in: Journal of Contemporary Ethnography 52 (2023), 3, S. 379-403.

*“Die Zahlen zur Grofe der jiidischen und der muslimischen Bevolkerung stammen vom Frankfurter Rat der Religionen;
siehe www.rat-der-religionen.de (2024).

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 3
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf


http://www.rat-der-religionen.de/

e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

ist, dass 65 Prozent der Bevolkerung einen Migrationshintergrund haben.” Die
Entwicklung des Bahnhofsviertels ist eng mit der Eroffnung des damals grofiten
europdischen Bahnhofs im Jahr 1888 verkniipft. In der Folge etablierte es sich als
wohlhabendes Wohnviertel fir die Ober- und Mittelschicht, das mit gehobenen Hotels,
Cafés, Restaurants und reprisentativen Gebauden ausgestattet war und in dem mehr als
10.000 Menschen lebten.

Nach dem Zweiten Weltkrieg erlebte der Stadtteil jedoch einen stetigen
soziodkonomischen und demografischen Niedergang, geprigt von Bordellen,
Drogenhandel, Kriminalitit und Obdachlosigkeit.*

Die Anwesenheit von Juden und Muslimen im Bahnhofsviertel lisst sich anhand
zahlreicher historischer Belege nachweisen. In der Zeit von 1945 bis in die 1960er Jahre
griindeten jiidische Displaced Persons (DPs) aus Polen und anderen osteuropdischen
Lindern, die auf ihrem Weg nach Israel oder in die USA in Frankfurt gestrandet waren,
im Bahnhofsviertel Pelzhandelsgeschifte sowie gastronomische und Unterhaltungs-
betriebe. Lorei und Kirn” weisen darauf hin, dass das Bahnhofsviertel anfangs von NS-
Zwangsarbeitern und DPs dominiert wurde, die als Strafienverkiufer und Mittelsmanner
in der informellen Wirtschaft arbeiteten. Ein DP, der im Bahnhofsviertel titig war,
berichtete, dass ,jeder zweite Laden einem meiner Glaubensbriider gehorte*®.

Auch einige Gastronomiebetriebe befanden sich in jiidischem Besitz,” etwa die
beliebte Kneipe ,Fischer-Stube’, die in den Medien hiufig als Ort erwihnt wurde, an dem
sich Personen aus unterschiedlichen gesellschaftlichen Schichten und mit verschiedenen
Hintergriinden aufhielten, darunter Kleinkriminelle, grofere Verbrecherbosse, ameri-
kanische Soldaten und Sexarbeiterinnen, beispielsweise die spater ermordete Rosemarie
Nitribitt.”® In historischen Quellen wird zudem Ben Hassan erwihnt, der eine Gruppe
von Arabern anfiihrte, die zwischen 1945 und 1947 den Drogenhandel im Bahnhofsviertel
kontrollierte.”

Drogenhandel, illegales Gliicksspiel, Menschenhandel, Morde und ,Zuhilterkriege*
pragten in den 1960er und 1970er Jahren das Bild des Bahnhofsviertels,* einschlief3lich
der Prisenz einer israelischen Heroinmafia.” Ein Aspekt dieser Entwicklung, der in
Frankfurt bis heute kontrovers diskutiert wird, ist die Beteiligung jidischer DPs am
Wachstum des Rotlichtviertels. Insbesondere die Briider Hersch und Chaim Beker sind
hervorzuheben, die ihre Karriere als Tiirsteher in den Nachtclubs des ehemaligen KZ-
Uberlebenden und Immobilienmagnaten Josef Buchmann begannen. Hersch Beker
avancierte zu einer wichtigen Personlichkeit im Frankfurter Rotlichtviertel und wurde als
einflussreicher Geschiftsmann bekannt. Sein Engagement in der CDU und die spatere
CDU-Korruptionsaffire verdeutlichen seine politische Vernetzung. So war Beker in

¥ Erfurt, Jiirgen: Transkulturalitit — Prozesse und Perspektiven. Stuttgart 2022.

**Siehe Kiinkel, Sex, Drogen, Alkohol, 2021.

7 Lorei, Madlen/Kirn, Richard: Frankfurt und die drei wilden Jahre: Ein Bericht. Frankfurt am Main 1968, S. 73.

* Freimiiller, Tobias: Frankfurt und die Juden. Neuanfinge und Fremdheitserfahrungen 1945-1990. Géttingen 2020.
¥ Freimiiller, Frankfurt und die Juden, 2020.

*Janke/Hifner, Banker, 2018, S. 149 f.

* Lorei/Kirn, Wilde Jahre, 1977, S. 73.

*Siehe Janke/Hifner, Banker, 2018, S. 92.

* Frankfurt: Karate, Seven-eleven und Heroin, in: Der Spiegel (1976).

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 4
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

dubiose Grundstiicksgeschifte verwickelt, bei denen der CDU-gefithrte Magistrat hohe
Verluste in Kauf nahm, um Beker seine Rotlicht-Immobilien tiber die stidtische Stiftung
JAllgemeiner Almosenkasten grof’ziigig abzukaufen (SPIEGEL 1990). Diese Praktiken
fihrten zu Bekers Ermittlungsverfahren und belegten die Verstrickung der Stadt-
regierung. Die Geschiftspraktiken von Beker und anderen jiidischen Immobilien-
besitzern waren dabei von Ausbeutung geprigt. Mietwucher, schlechte Wohn-
bedingungen und mangelnde Riicksicht auf die Bediirfnisse der Mieter, insbesondere
von Arbeitsmigrant:innen ohne Aufenthaltsgenehmigung, waren an der Tagesordnung.
Darunter befanden sich viele muslimische Neuankémmlinge aus der Tiirkei, Indien,
Pakistan, Marokko, Tunesien und dem ehemaligen Jugoslawien. Diese Praxis fithrte zu
hohen Mieteinnahmen und war bis Anfang der 1990er Jahre eine lukrative
Einnahmequelle fir den CDU-gefithrten Magistrat der Stadt.

Ab Ende der 1960er Jahre wurde das Viertel durch den Zuzug muslimischer
Arbeitsmigrant:innen gepragt, die durch stetige Investitionen zum Fortschritt und zur
Internationalisierung des Bahnhofsviertels beitrugen. Die Prisenz muslimisch geprigter
Geschifte, Restaurants und Moscheen fithrte zur Entwicklung einer lebendigen und
vielfiltigen Gemeinschaft, weshalb das Viertel auch als ,Klein-Istanbul am Main
bezeichnet wurde. In den 1970er und 1980er Jahren wies das Bahnhofsviertel bereits eine
bemerkenswerte kulturelle Vielfalt auf, wobei der Auslinderanteil bei rund 80 Prozent
lag.* Es ist demnach geprigt von einer Vielzahl an Migrationsgeschichten, dem
kulturellen und wirtschaftlichen Zusammenleben von Juden und Muslimen sowie einer
groflen ethnischen und religiésen Vielfalt.

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts erfuhr das Bahnhofsviertel eine tiefgreifende
Transformation. Die Stadt initiierte ein umfangreiches Forderprogramm, das darauf
abzielte, Investoren und Stadtplaner bei der Schaffung neuen Wohnraums zu unter-
stiitzen. Mit zinslosen Darlehen in Hohe von iiber 30 Millionen Euro sollte insbesondere
die Ansiedlung von Kiinstler:innen und anderen Stadtpionier:innen geférdert werden.”
Die von der Stadt geférderte Erneuerung des Viertels fithrte zu einer bemerkenswerten
Gentrifizierung sowie kulturellen Renaissance. Innerhalb eines kurzen Zeitraums
wurden mehrere hundert neue Wohnungen errichtet respektive saniert. Diese
Entwicklung hatte jedoch eine Kehrseite: Der Umfang sozial gebundenen Wohnraums
und anderer Angebote fiir benachteiligte Bevolkerungsgruppen blieb duflerst gering,
wahrend die Immobilienpreise rasant stiegen und sich der Ruf des Stadtviertels spiirbar
verbesserte. So bezeichnete die New York Times das Bahnhofsviertel als ,Soho Frankfurts*.
Diese Entwicklung ist gekennzeichnet durch die Etablierung einer trendigen Kultur-,
Gastro- und Barszene, die eine lukrative Symbiose mit den etablierten ethnischen
Okonomien und dem florierenden Rotlichtviertel eingeht.

Die Attraktivitit des Viertels fiir junge Berufstitige und Familien konnte durch die
Arbeit von kreativen Marketingagenturen, zivilgesellschaftlichen Organisationen, Kunst-
galerien und Kulturprogrammen signifikant gesteigert werden. Jahrlich stattfindende
Veranstaltungen wie die Bahnhofsviertelnacht und das gemeinsame Fastenbrechen Iftar
erfreuen sich eines regen Publikumsinteresses. Des Weiteren verzeichnen lokale

*Siehe Janke/Hafner, Banker, 2018, S. 95 ff.
*Siehe Janke/Hafner, Banker, 2018; Kiinkel, Sex, Drogen, Alkohol, 2021.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 5
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Fremdenfihrer einschlieRlich offizieller Stadtfithrungen eine Zunahme an
Interessenten, die sich fiir den ,orientalischen Charme‘ von Moscheen, ethnischen
Mirkten und jiidischen Geschichten sowie des Rotlichtviertels und der Anlaufstellen fiir
Drogenabhingige begeistern®. Die offentliche Wahrnehmung dieses Bildes wurde
mafdgeblich durch Slogans wie , Einheit durch Vielfalt“ gepriagt und vermarktet.

Jildisch-muslimische Influencer als Motoren einer inklusiven
Stadtentwicklung

Die tiefgreifenden Verdnderungen im Frankfurter Bahnhofsviertel seit den frithen
2000er Jahren sind mafgeblich durch die Etablierung einer lebendigen interkulturellen
Szene gepragt. Hierbei spielen judisch-muslimische Influencer und Unternehmer eine
wichtige Rolle als Motoren der Stadtteilentwicklung.” Ein wesentlicher Bestandteil dieser
Entwicklung ist das Engagement jidischer und muslimischer Unternehmer:innen, die
mit ihren gastronomischen, kulturellen und kiinstlerischen Angeboten neue Akzente
setzen. Bemerkenswert ist zudem die Etablierung einer kleinen, unabhingigen jiidischen
Kulturszene im Bahnhofsviertel, die sich von den etablierten Strukturen der Frankfurter
judischen Gemeinde abgrenzt. Wie die Direktorin des Jidischen Museums Frankfurt,
Miriam Wenzel, hervorhebt, konnte diese Szene nur in einem Umfeld wie dem
Bahnhofsviertel entstehen, das Raum fiir alternative kulturelle Ausdrucksformen bietet.?®

In der Gastronomie, Kunst, Mode, Musik und den sozialen Medienplattformen
(beispielsweise Facebookgruppe) des Viertels lassen sich zahlreiche Beispiele fiir
Initiativen ausfindig machen, die jiidisch-muslimische Freundschaften und
Gemeinsamkeiten in den Mittelpunkt stellen. Ein jiidischer Geschaftsinhaber berichtet,
dass muslimische Mitarbeiter:innen in seinen Restaurant Riumlichkeiten beten und
muslimische Kundinnen, teilweise sogar in Burka, zum Essen kommen. Der Austausch
von Gruf3formeln wie ,Schabbat Schalom* oder ,Ramadan Mubarak und der spielerische
Umgang mit gemeinsamen sprachlichen Elementen wie ,inshallah oder ,yalla“
bereichern derartige Begegnungen. Diese Beobachtungen werden durch die Forschungs-
ergebnisse von Everett” bestitigt, der in dhnlichen Kontexten jiidisch-muslimische
Geschiftsbeziehungen in Paris untersuchte. Er betont die Bedeutung der trans-
ethnischen mediterranen kulinarischen Vorlieben als verbindendes Element, das dazu
beitragt, potenzielle Spannungen abzubauen und einen informellen interreligiésen
Dialog zu stirken.

Diese Entwicklungen in Paris lassen vermuten, dass sich im Frankfurter
Bahnhofsviertel vergleichbare Formen jiidisch-muslimischer Zusammenarbeit ent-
wickeln. Ein Beispiel ist die Integration gemeinsamer jidisch-muslimischer Geschichten

*Kiinkel, Jenny Sex, Drogen, Alkohol — umkimpfter 6ffentlicher Raum im Bahnhofsviertel, Frankfurt am Main, 2021.
*’Hank, Rainer: Erfolgreiche Juden - sie gaben Frankfurt sein Gesicht, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung (2013); Bartz,
Tim: Der neue Mainstream — Bembeltown war gestern. Deutschlands Finanzhauptstadt wird gehypt wie nie. Vor allem
dank eines Netzwerks jiidischer Hipster, die die Banker fast vergessen lassen, in: Manager Magazine (2017).

** Post, Moritz: Gesprich mit Mirjam Wenzel, in: Journal Frankfurt (2019).

*» Everett, Samuel Sami: Une Ambiance Diaspora: Continuity and Change in Parisian Maghrebi Imaginaries, in:
Comparative Studies in Society and History 62 (2020), 1, S. 135-155.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 6
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

und Freundschaftsthemen in kommerzielle Produkte und Marketing. Slogans wie , New
Tel Aviv Cuisine, Israel meets Palestine, Traditional Middle

Eastern Dishes meet local products“ sollen eine Briicke schlagen und traditionelle
nahostliche Gerichte mit jidisch-muslimischen Einfliissen mit lokalen Frankfurter
Produkten verbinden. Die israelische Stadt Tel Aviv, die offizielle Partnerstadt
Frankfurts, spielt dabei fiir meine Gesprachspartner eine zentrale Rolle. Deren Image als
weltoffene Metropole steht in Kontrast zu den aktuellen politischen Entwicklungen in
Israel und der Orthodoxie Jerusalems. Diese Diskrepanz macht Tel Aviv zu einem
attraktiven Bezugspunkt fiir das Bahnhofsviertel. Folglich ist es nicht verwunderlich, dass
Kiinstler:innen, DJs und andere Kulturschaffende aus Tel Aviv regelmaflig im Frankfurter
Bahnhofsviertel zu Gast sind.

Durch die Verbindung von kulinarischen Traditionen, kulturellem Austausch und
kommerziellen Aspekten soll das Potenzial geférdert werden, im Frankfurter
Bahnhofsviertel innovative Modelle judisch-muslimischer Zusammenarbeit zu
etablieren, die tiber die lokalen Grenzen hinaus ausstrahlen.

Ein judischer Influencer, der als Pionier auf dem Gebiet der Forderung judisch-
muslimischer Freundschaften gilt, hob hervor, dass sein Engagement darauf abziele, das
Narrativ zu widerlegen, dass eine Identifikation mit Israel zwangsliufig mit
antimuslimischen oder antipaldstinensischen Haltungen einhergehe. Als historischen
Beleg fiir die Moglichkeit eines friedlichen Zusammenlebens verwies er auf die Ko-
existenz von Juden und Muslimen in Palistina vor der britischen Mandatszeit.

Die Slogans des transnationalen Marketings fiir jidisch-muslimische Freundschaften
werden von einigen Akteuren vor Ort als Beitrag zu einem lokalen interkulturellen Dialog
verstanden. Diese Perspektive manifestierte sich insbesondere wihrend der Eskalation
des Israel-Gaza-Konflikts im Oktober 2023. In gemeinsamen Erklirungen und lokalen
Veranstaltungen betonten jiidische und muslimische Unternehmer:innen den
unpolitischen, integrativen und multireligiosen Charakter des Bahnhofsviertels und
offerierten ihre Geschifte und nachbarschaftlichen Institutionen als sichere Riume. Ein
anderes Beispiel ist ein jidisches Start-up-Unternehmen im Bahnhofsviertel, das die
Europawahlen 2024 zum Anlass nahm, die Bewohner:innen dazu aufzurufen, sich gegen
den Aufstieg der extremen Rechten zu stellen und gemeinsam gegen Rassismus
vorzugehen. Diese lokale Kampagne betonte erneut den multiethnischen Charakter des
Viertels. Zudem schloss sich das Unternehmen einer zivilgesellschaftlichen Initiative an,
die sich nach dem rassistisch motivierten antimuslimischen Terroranschlag in Hanau im
Jahr 2020 gegriindet hatte.

Beginn der interkulturellen Fusion und Autonomiebestrebungen

Bereits in den 1980er und 1990er Jahren entstanden im Frankfurter Bahnhofsviertel
erste jidisch-muslimische Kulturkooperationen, die die Bedeutung des Viertels als
vielfiltigen und integrativen Raum fir Menschen mit Migrationshintergrund
unterstrichen. Daran beteiligten sich unter anderem auch bekannte Hip-Hop-Kinstler

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstadndigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 7
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

o}

wie Moses Pelham,”® Hassan Annouri und Azad Azadpour. In ihren Liedern
thematisierten sie nicht nur die positiven Aspekte des Zusammenlebens, sondern auch
Herausforderungen wie die Angriffe auf Fliichtlingsunterkiinfte in den frithen 1990er
Jahren. Musik und Kultur avancierten somit zu einem maf3geblichen Instrument, um die
Stimmen von Migrant:innen zu stirken und ihre Perspektiven sichtbar zu machen. Ein
Zeitzeuge, der selbst Teil dieser alternativen Musikszene war, erinnert sich an eine Phase
des kreativen Experimentierens und der Selbstorganisation. In den frithen 1990er Jahren
schuf er gemeinsam mit der Tochter eines prominenten jidischen Gemeindeleiters,
einem iranischen Geschiftsmann und anderen jidischen und muslimischen
Kinstler:innen und Aktivist:innen ein Netzwerk, das von einem starken Do-It-Yourself-
Ethos geprigt war. Diese Diversity-Pioniere setzten sich mit globalen kulturellen
Einfliissen auseinander und entwickelten eigene, innovative Formen der Selbstver-
marktung von inklusiven Gemeinschaftskonzepten.

Die jidischen und muslimischen Unternehmer:innen, die sich im Frankfurter
Bahnhofsviertel engagierten, verfolgten demzufolge eine umfassendere kulturelle Vision.
Sie strebten danach, neue Riume zu schaffen, die iiber die Grenzen ihrer ethnischen und
religiosen Gemeinschaften hinausreichen und sich gleichzeitig von der deutschen
Mehrheitskultur abgrenzen. Ein zentrales Motiv war die Sehnsucht nach Autonomie. So
schildert ein jidischer Gesprichspartner, dass das organisierte jiidische Leben in
Frankfurt als zu isolierend empfunden wurde und den Wunsch nach einem unab-
hingigen Raum verstirkte. Diese Haltung spiegelte auch einen Widerstand gegen die oft
stereotypen Erwartungen der Mehrheitsgesellschaft gegeniiber Jiidinnen und Juden in
Deutschland wider. Die Unternehmer:innen wollten einen Ort schaffen, an dem
Menschen unterschiedlicher Herkunft ,zusammenkommen und sich normal fithlen
konnen“, ohne den Erwartungen bestimmter Gruppen gerecht werden zu miissen.

Dabei betonen die Befragten hiufig ihre ambivalente Positionierung: Sie sehen sich
weder ausschliefflich als Teil der jidischen oder muslimischen Gemeinschaft noch
identifizieren sie sich vollstindig mit der deutschen Mehrheitsgesellschaft. Stattdessen
entwickeln sie eine eigene postmigrantische Identitit, die von einem Gefithl der
Andersartigkeit gepragt ist. Der muslimische Kulturschaffende Murat formuliert dies so:
,Dieses gemeinsame Gefiithl brachte mich meinen jidischen Freund:innen niher, die
ebenfalls diese soziale Andersartigkeit reprisentierten. In den 2000er Jahren ver-
korperten wir mit unseren multikulturellen Projekten, unseren Partys und unserer
innovativen Kultur einen integrativen Zeitgeist.

Insbesondere die Entstehung des Bristol Hotels im Frankfurter Bahnhofsviertel
Anfang 2000 markierte den Beginn dieser neuen Ara des interkulturellen Austauschs und
der Autonomiebestrebungen. Urspriinglich als bescheidenes Arbeiterhotel konzipiert,
erfuhr das Bristol Hotel unter der Leitung jiidischer und muslimischer Unternehmer,
Kulturschaffender und Influencer eine umfassende Neugestaltung. Das Ziel des Projekts
bestand in der Etablierung eines lebendigen kulturellen Zentrums, das sowohl
einheimische als auch internationale Besucher:innen anzieht. Die Verbindung von Kunst,

** Obwohl Pelham selbst nicht jiidisch ist, thematisieren seine Texte interreligiése und interkulturelle Erfahrungen und
beziehen sich dabei explizit auf das Judentum; siehe etwa https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/der-mann-im-zug
[27.10.2025].

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 8
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf


https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/der-mann-im-zug%20

e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Musik und subkulturellen Aktivititen sorgte dafiir, dass das Hotel in kiirzester Zeit den
Ruf eines innovativen Reiseziels erlangte. Die Kooperation zwischen jiidischen und
muslimischen Akteuren in diesem Projekt kann als innovativer Ansatz der Stadt-
entwicklung bezeichnet werden. Durch die Kombination ihrer unterschiedlichen
kulturellen Perspektiven und kiinstlerischen Talente konnten sie einen Raum schaffen,
der traditionelle Vorstellungen von kultureller Identitit und sozialen Grenzen infrage
stellt. Das Bristol Hotel, das das Gemeinschafts- und Zugehorigkeitsgefithl seiner Giste
fordert, ist mittlerweile zu einem Symbol des interkulturellen Austauschs geworden.

In diesem Zusammenhang beschrieb eine junge Frankfurterin jidischen Glaubens
ihre Wahrnehmung des Bahnhofsviertels als Raum kultureller Autonomie. Sie hob
hervor, dass das jiidische Gemeindeleben sich vom bunten Treiben des Viertels abhebt,
das von einer vielfiltigen Bevolkerung geprigt ist. Gleichzeitig beobachtete sie eine
interessante Dynamik: Wihrend in einigen Bars junge Mdinner hebrdische Tattoos
tragen, ohne deren genaue Bedeutung zu kennen, sind viele afghanische und iranische
Angestellte mit jiidischen Festen wie Chanukka und Purim vertraut. Dieses
stillschweigende Verstindnis verschiedener religioser und kultureller Beziige, so die
Interviewte, sei fiir das Bahnhofsviertel charakteristisch. Es entsteht ein Raum, der ohne
explizite interreligiose Dialoge funktioniert und in dem Vielfalt gelebt wird, ohne dass sie
padagogisch vermittelt werden muss.

Ein wesentlicher Aspekt, der von zahlreichen Befragten artikuliert wurde, ist der
Wunsch nach einem Freiraum, in dem ethnische und religiose Zuschreibungen keine
Rolle spielen. Stattdessen wird das Anliegen geduflert, nach neuen, hybriden Identititen
suchen zu wollen, die durch sprachliches und kulturelles Code-Switching geprigt sind.
Dieser Wunsch nach Fluiditit steht im Gegensatz zu der im o6ffentlichen Diskurs oft
essenzialisierten Gegeniiberstellung von Juden und Muslimen. Die Interviewten im
Bahnhofsviertel wehren sich also dagegen, in solche vorgefertigten Kategorien
eingeordnet zu werden, die im Kontext aktueller deutscher Identititsdebatten haufig der
Fremddefinition jiidischer und muslimischer Gemeinschaften dienen.

Offentliche Vereinnahmung und die Grenzen konstruierter
Gemeinschaftlichkeit

Die anfinglichen Bestrebungen, dauerhafte multiethnische Biindnisse mit kreativen
Beitrigen jiudischer und muslimischer Akteur:innen zu schmieden, wurden in die
Frankfurter Kulturinstitutionen, das stidtische Marketing und die Gentrifizierung des
Bahnhofsviertels integriert. Zu Beginn der 2000er Jahre unternahm das Judische
Museum Frankfurt erste Versuche, Vertreter:innen eines ,modernen jidischen Kultur-
lebens“ aufderhalb der organisierten und weitgehend als religios (selbst)definierten
offiziellen jidischen Gemeinde Frankfurts zu identifizieren. In der Konsequenz fithrte
dies zu einer verstirkten Aufmerksamkeit seitens der Medien, der Lokalpolitik und der
judischen Gemeinde selbst, was jidisch-muslimische Allianzen sowohl erschwerte als
auch stiarker infrage stellte. Ein Befragter, der Teil eines spezifischen jiidisch-
muslimischen Netzwerks ist, merkt an, dass ,Frankfurt zu jener Zeit diese integrativen
judischen Pionier:innen [das heifdt junge, erfolgreiche und moderne jidische
Unternehmer:innen und Influencer:innen] bendtigte, die ein besonderes und bislang

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstadndigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 9
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

wenig bekanntes Segment im modernen jidischen Kulturkonzept Deutschlands
reprasentierten, niamlich die hippen judischen Restaurant- und Barbesitzer:innen®.
Heute sind einige von ihnen am Gemeinde-2030-Projekt beteiligt, das darauf abzielt, der
offiziellen judischen Gemeinde ein moderneres Image zu geben und dadurch fiir
kiinftige Generationen relevant zu bleiben.

Im Zuge meiner Feldforschung wurde deutlich, dass jiidische und muslimische
Unternehmer:innen eine maf3gebliche Rolle bei der Gentrifizierung des Frankfurter
Bahnhofsviertels spielten. Diese Entwicklung fithrte zu Spannungen innerhalb der
interethnischen Allianzen. Ein muslimischer Aktivist einer jidisch-muslimischen
Initiative dufdert kritisch, dass die gegenwirtige Zusammenarbeit eine ,moderne
jiudische Polemik“ geworden sei. Mit dieser Formulierung meint er einen scheinbar
multikulturellen Raum, der jedoch stark von jiidischen Interessen geprigt sei und nur
wenige privilegierte Gruppen in Frankfurt anspreche. Diese Entwicklung entspreche
nicht der urspriinglichen Intention, die lokalen Bediirfnisse und Herausforderungen
aller migrantischen Gruppen im Viertel zu beriicksichtigen.

Ab dem Beginn der 2010er Jahre wurde eine Diskussion um die zukiinftige
Gestaltung der Kunst- und Kulturszene im Frankfurter Bahnhofsviertel gefithrt. Diese
Auseinandersetzung wurde mafgeblich durch die Zusammenarbeit mit dem konservativ
ausgerichteten Wirtschaftsdezernat der Stadt gepragt.

Waihrend einige judische und muslimische Akteure aus der lokalen Wirtschaft und
Kulturszene die staatlichen Initiativen unterstiitzten (und grof3ziigig geférdert wurden),
standen andere ihnen skeptisch oder ablehnend gegeniiber. Die Projekte wurden von
Kritiker:innen als ,Geldverschwendung und ,billiges Marketing fiir die Stadt-
verwaltung bezeichnet, da sie keinen echten Mehrwert fiir das Viertel generierten. Es
wurde die Beftirchtung geduflert, dass die urspriinglichen Ziele der interkulturellen
Zusammenarbeit in den Hintergrund treten koénnten. Ein Anwohner meinte mit
ironischem Unterton, dass die ,grof3e jiidisch-muslimische, interkulturelle Volkerfamilie
im Bahnhofsviertel nicht existiere.

Letztlich ist festzuhalten, dass die bestehenden sozialen Sphiren im Bahnhofsviertel
hiufig durch klare soziale und symbolische Grenzen gekennzeichnet sind. Ein Beispiel
dafiir ist die seit vielen Jahren bestehende Organisation United, die sich der Forderung
der interkulturellen Begegnung und des jiidisch-muslimischen Zusammenlebens
verschrieben hat. Bemerkenswert ist, dass dieses Unternehmen in unmittelbarer
Nachbarschaft zu einer Moschee angesiedelt ist, ohne dass bisher intensivere Kontakte
zwischen den beiden Institutionen gepflegt wurden. So haben die Griindervon United
bisher weder die Moschee besucht noch den Imam oder andere Gemeindemitglieder
angesprochen. Umgekehrt wussten weder der Moscheevorstand noch die Moschee-
besucher von der Existenz des in der Frankfurter Stadtgesellschaft sehr bekannten
jiudischen Unternehmens. Ein United-Gesprachspartner brachte diese Beobachtung auf
den Punkt: ,Es geht weniger um die Unterschiede zwischen Muslimen und Jiddinnen und
Juden als vielmehr um weltanschauliche Differenzen und unterschiedliche Perspektiven.*
Diese Einschitzung verdeutlicht, dass die Menschen im Bahnhofsviertel oft in ihren
jeweiligen sozialen Riumen verbleiben und nur begrenzte Berithrungspunkte mit-
einander suchen. Ahnlich seinen Erfahrungen mit der jiidischen Gemeinde in Frankfurt

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 10
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

gebe es, so der United-Gesprichspartner, auch bei den Moscheen im Stadtteil den
Wunsch, sich abzugrenzen und sich nicht fiir Andersdenkende zu 6ffnen.

Die beschriebenen Entwicklungen koénnen vor dem Hintergrund der sozio-
Okonomischen Theorie der ,kreativen Klasse“ beleuchtet werden. Diese von Richard
Florida® popularisierte Theorie argumentiert, dass die Ansiedlung kreativer Akteure
urbane Raume belebt und wirtschaftlich fordert. Doch es gibt auch berechtigte Kritik an
diesem Modell. So weisen Rebhun, Kranz und Stinker® darauf hin, dass die vermeintlich
kosmopolitische ,kreative Klasse“, insbesondere israelisch-jiidische Migranten in
Deutschland, oft nicht die wirtschaftlichen Vorteile erntet, die ihr zugeschrieben werden.
Stattdessen tragt sie unwissentlich zur Kommerzialisierung und Gentrifizierung bei, die
die urspriinglichen Bewohner und deren Geschichten verdringen. Dieses Phinomen
zeigt sich auch im Frankfurter Bahnhofsviertel, wo die symbolische Aufwertung durch
judische und muslimische Kulturschaffende nicht unbedingt zu einer nachhaltigen
Verbesserung der Lebensbedingungen fiir die gesamte Nachbarschaft fithrt, sondern
vielmehr symbolisches Kapital fir Stadtmarketing generiert, ohne soziale Konflikte zu
16sen.

Kreativer Umgang mit einer komplexen Quartiersvergangenheit

Im Folgenden wird analysiert, wie die vorgestellten jiidisch-muslimischen Akteure in
Gentrifizierungs- und Stadterneuerungsprozesse eingebunden sind. Im Zentrum stehen
die Perspektiven der Anwohner:innen, insbesondere ihre kritischen Stimmen und
personlichen Erinnerungen. Diese ermdglichen es, die von offizieller Seite konstruierten
Narrative eines harmonischen jiidisch-muslimischen Zusammenlebens kritisch zu
hinterfragen. In Anlehnung an Zubrzycki® maochte ich untersuchen, inwiefern verdringte
oder vergessene Geschichten im Frankfurter Bahnhofsviertel wiederbelebt werden. Ein
besonderer Fokus liegt dabei auf vergessenen Formen muslimisch-jidischer Sozialitat.

Waihrend postmigrantische — jiiddisch-muslimische — Themen in jiingster Zeit in den
Vordergrund geriickt sind, bleiben die tief verwurzelten, langjidhrigen Verbindungen
zwischen jiidischen und muslimischen Bewohner:innen des Bahnhofsviertels oft
unbeachtet. Die tragfihigen Freundschaftsnetzwerke und gemeinsamen Erzdhlungen,
die die soziale und kulturelle Dynamik des Viertels seit den 1970er Jahren prigen, stellen
daher ein reiches, aber bisher wenig erforschtes Reservoir dar.**

Im Rahmen meiner empirischen Untersuchung im Bahnhofsviertel konnte ich
feststellen, dass einige jiidische und muslimische Unternehmer:innen die vielfiltige und
ambivalente Geschichte des Viertels einschliellich seines kriminellen Charakters in ihren
Marketingstrategien aufgreifen. So wurde beispielsweise ein jiidisches Café nach einem
jiudisch-amerikanischen Gangster der sogenannten Kosher Nostra benannt, um ein
authentisches ,New Yorker Erlebnis“ mit Pastrami-Sandwiches und einer nostalgischen

*Florida, Richard: The Rise of the Creative Class. New York 2004.

** Rebhun, Uzi/Kranz, Dani/Siinker, Heinz: A Double Burden: Israeli Jews in Contemporary Germany. New York 2022.

# Zubrzycki, Geneviéve: The Politics of Jewish Absence in Contemporary Poland, in: Journal of Contemporary History 52
(2017), 2, S. 250-277.

*Emmerich, Arndt: Jewish-Muslim Friendship Networks: A Study of Intergenerational Boundary Work in Postwar
Germany, in: Comparative Studies in Society and History (2024), S. 1-29.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 11
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Atmosphire zu schaffen. Dazu wurde ein umfassendes Marketingkonzept entwickelt und
eine Integration in kulturelle Projekte wie eine Ausstellung im Jidischen Museum
Frankfurt umgesetzt.

Diese kreative Nutzung der komplexen, von sozialem Aufstieg, aber auch von
Kriminalitit gepragten Vergangenheit des Viertels fiir kommerzielle Zwecke wurde von
den lokalen Akteuren als Ausdruck der authentischen Atmosphire des Bahnhofsviertels,
aber auch als Beitrag jidischer und migrantischer Selbstbestimmung beschrieben. Ein
jiudischer Geschiftsinhaber, dessen Grofvater den Familienladen im Bahnhofsviertel in
den 1960er Jahren erdffnet hatte, berichtete in einem Zeitungsinterview, dass seine
Kundschaft vor zwanzig Jahren iiberwiegend aus Personen bestand, die mit dem Gesetz
in Konflikt gekommen waren. Inzwischen seien jedoch auch neue Kunden
hinzugekommen, darunter Anwalte, Banker und Architekten.

Im Jahr 2022 wurde seitens des Jiidischen Museums Frankfurt in Kooperation mit
dem jiidischen Aktivisten und Kurator Max Czollek die vielbeachtete Ausstellung ,Rache*
prasentiert, die sich unter anderem mit den Lebensgeschichten mehrerer jiidisch-
amerikanischer Gangster der sogenannten Kosher Nostra befasste. Ein lokaler jiidischer
Historiker, der die Ausstellung besuchte, stellte einen interessanten Vergleich an. Er
bemerkte, dass es nach dem Holocaust im Frankfurter Bahnhofsviertel ihnliche
Strukturen gegeben habe wie die Kosher Nostra. Gleichzeitig beobachtete er, dass
deutsche Museen solche Themen oft aus Angst vor einer Verstirkung antisemitischer
Vorurteile scheuten. Daher lag der Fokus der Ausstellung bewusst auf der Kosher Nostra,
die fur viele Menschen weit weg in New York und Chicago zu verorten ist, aber nicht im
Bahnhofsviertel um die Ecke.

Der kreative Umgang mit der komplexen Vergangenheit der jidischen und
muslimischen Bevolkerung im Bahnhofsviertel wurde jiingst auch in der Fernsehserie
,Die Zweiflers“ (2024) umgesetzt. Die Serie stellt die jidische Familie Zweifler in den
Mittelpunkt, die im rauen Milieu des Frankfurter Bahnhofsviertels ein traditionsreiches
Feinkostgeschift betreibt. Als das Familienoberhaupt Symcha Zweifler von einem
ehemaligen Geschiftspartner erpresst wird, gerit er in eine gefihrliche Spirale. Sein
muslimischer Angestellter Salih, der tief in der jiidischen Familie verwurzelt ist, wird zu
seinem wichtigsten Verbiindeten. Die Serie zeigt, wie die beiden Protagonisten trotz
ihrer unterschiedlichen religiésen Hintergriinde durch gemeinsame Herausforderungen
verbunden sind. Thre Handlungen werfen jedoch unweigerlich Fragen nach Loyalitdt,
Vertrauen und nach den Grenzen der Moral auf.”

Wer kennt das Quartier? Subalterne Perspektiven

Die angefithrten Beispiele verdeutlichen die Herausforderung, dass die kulturellen
Angebote, das Stadtmarketing und die kommerziellen Aktivititen im Bahnhofsviertel die
komplexe Geschichte der jiidischen Displaced Persons und der muslimischen
Migrant:innen simplifizieren. Dabei besteht die Gefahr, dass die urspriinglichen

* Emmerich, Arndt: Die Zweiflers: Was uns die preisgekronte Serie im Frankfurter Bahnhofsviertel iiber jidisch-
muslimisches Zusammenleben erzihlt, in: Zeitschrift fiir Medienwissenschaft, GAAAP_ The Blog, online unter:
https://zfmedienwissenschaft.de/online/die-zweiflers [03.11.2025].

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 12
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf


https://zfmedienwissenschaft.de/online/die-zweiflers%20

e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Erfahrungen dieser Gruppen in einer romantisierenden oder kommerzialisierten Form
dargestellt werden, die der Vielschichtigkeit dieser Erfahrungen nicht gerecht wird. Die
judischen und muslimischen Bewohner:innen des Bahnhofsviertels verankerten ihre
Identititen in einer gemeinsamen lokalen Geschichte, die von Erfahrungen der
Diskriminierung und Ungleichheit, aber auch von nostalgischen Erzihlungen von
sozialem Aufstieg und Gemeinschaft durchzogen war. Wihrend eine neue Generation
interkultureller jiidischer und muslimischer Unternehmer:innen im Viertel Fuf} fasste
und innovative Projekte, lebendige Veranstaltungsorte sowie unkonventionelle
Partnerschaften schuf, zeigt der folgende Abschnitt, dass Teile der etablierten und
konservativen jidischen und muslimischen Geschiftswelt den jingsten Bemithungen
um einen lokalen Frieden durch multiethnischen Kommerz eher skeptisch gegen-
iiberstehen. Ignatz, ein erfolgreicher jiidischer Geschiftsmann mittleren Alters, dufierte
seine Besorgnis iiber die jiingste Gentrifizierung mit den Worten: ,Jetzt kann man
iberall im Bahnhofsviertel Cay-Tee [Cay: tiirkisch fiir Tee] kaufen, das heifdt, die Leute
kaufen im Grunde etwas, das sie ,Tee-Tee‘ nennen. Wie dumm ist das? Das ist doch nichts
Neues. Wir [Juden und Muslime] haben im Bahnhofsviertel immer zusammen Cay
getrunken.”

Damit verweist er auch auf die lange Geschichte der Verflechtungen zwischen
jiudischen und muslimischen Bewohner:innen des Viertels, die bis in die spiten 1960er
Jahre zuriickreicht. Ein ehemaliger Moscheevorsteher erinnerte sich beispielsweise
daran, dass er gemeinsam mit Hersch Beker auf der Suche nach einem geeigneten
Standort fir eine neue Moschee war. Auch ein tiirkischer Ladenbesitzer hob die
verldssliche Partnerschaft mit seinem jiidischen Vermieter hervor.

Hassan, ein weiterer Gespriachspartner und Unternehmer, erinnerte sich daran, wie
er und seine Freunde in den 1980er und 1990er Jahren in solchen Geschiften Schutz vor
Ubergriffen suchten. Ein tiirkischer Geschiftsmann betonte die wichtige Rolle der
tiirkischen Gemeinde bei der Gewihrleistung von Sicherheit fir jidische Frauen und
trug damit zur Dekonstruktion des Viertels als , No-go-Area“ und zur Verbesserung des
Images bei.

Die tief verwurzelten Beziehungen zwischen Juden und Muslimen fithren bei vielen
alteingesessenen Bewohner:innen dazu, staatlich geférderte Kulturprojekte und
Vielfaltskommerz kritisch zu betrachten. Sie empfinden diese Initiativen und gut
gemeinten Aktionen als unnétig, da sie bereits seit Jahrzehnten in einem Klima
gegenseitiger Wertschitzung zusammenleben.

Ambivalente Beziehungen

Im Folgenden werden einige komplexe Geschiftspraktiken und -biindnisse
vorgestellt, an denen Juden und Muslime beteiligt sind. Diese Fallbeispiele dienen der
Veranschaulichung der vielfiltigen und ambivalenten Beziehungen zwischen Juden und
Muslimen in einer von Diversitit gepragten Nachbarschaft wie dem Bahnhofsviertel.

So konnte die Forschung zeigen, dass jiidische und muslimische Unternehmen und
religiése Einrichtungen gute Beziehungen zum jiidischen Oberbiirgermeister Peter
Feldmann pflegen, Ausstellungen des Jidischen Museums und der Jidischen Gemeinde
unterstiitzen und die Frankfurter Kulturwoche und die Judischen Kulturtage mit-

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 13
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

gestalten. Letztere wurden durch jidische und muslimische DJs bereichert. Dieselben
Akteure haben aber auch Produkte von Gangsta-Rappern beworben und verkauft und
politische Parteien unterstiitzt, die unbequeme Ansichten zur israelisch-palisti-
nensischen Frage und zu den jidisch-muslimischen oder deutsch-tiirkischen
Beziehungen vertreten.

Ein Beispiel ist der bekannte Gangsta-Rapper Haftbefehl (biirgerlich: Aykut Anhan),
der in Offenbach aufwuchs und eng mit dem Frankfurter Bahnhofsviertel verbunden ist.
Haftbefehl, dessen Eltern aus der Tiirkei und Kurdistan stammen, thematisiert in seinen
Texten hidufig die Erfahrungen von Menschen mit Migrationshintergrund. Seine enge
Verbundenheit mit dem Bahnhofsviertel zeigt sich nicht nur in seinen Liedern, sondern
auch in zahlreichen Geschichten aus dem Viertel. So ist er Stammkunde in einem der
iltesten judischen Geschifte des Viertels, das auch regelmifiig von einem der Frank-
furter Rabbiner besucht wird. Der Rapper Ben Salomo kritisierte bei seinem Auftritt 2022
in Frankfurt bestimmte Textpassagen in Haftbefehls Liedern als antisemitisch, was in
mehreren Medienberichten Niederschlag fand.

Haftbefehl selbst wies die Vorwiirfe zuriick und betonte in einem Social-Media-
Beitrag, der von Bewohnern des Bahnhofsviertels geteilt wurde, dass er Menschen nicht
nach ihrer Herkunft beurteile. Er zihlte eine lange Liste verschiedener ethnischer
Gruppen auf, darunter auch Juden, die seine Freunde seien. Zu der umstrittenen
Liedzeile erklirte er, sie sei in seiner Jugend entstanden, als er im Frankfurter
Bahnhofsviertel mit Drogen gehandelt habe und einige seiner Kunden jidischer
Herkunft gewesen seien.

Ein jiidischer Bewohner des Bahnhofsviertels beobachtete, dass viele junge Menschen
dort den Rapper Haftbefehl besonders mogen. Diese setzen sich nicht in erster Linie mit
den antisemitischen Inhalten seiner Texte auseinander, sondern fithlen sich von der
Darstellung einer materiellen Gangsterwelt angezogen. Ein muslimischer Unternehmer,
der im Bahnhofsviertel lebt und sich fiir den interreligiosen Dialog engagiert, hat zu
seiner personlichen Beziehung zu Haftbefehl Folgendes gesagt: ,Man muss anders
denken. Als ich die Musik von Haftbefehl zum ersten Mal horte, war ich zunichst
schockiert. Aber dann habe ich versucht, die soziale Botschaft hinter seinen provokanten
Texten zu verstehen, und seine Provokation ist einfach [Bahnhofsviertel-JWerbung. Ich
versichere dir, niemand wird durch ihn zum Antisemiten.“ Diese Aussage deutet darauf
hin, dass die eher formliche, biirgerliche Haltung im Stadtteil nicht immer auf offene
Ohren stof3t.

Everett und Gidley*® weisen darauf hin, dass solche stereotypen Bemerkungen wie in
Haftbefehls Musik das friedliche Zusammenleben in heterogenen Nachbarschaften
beeintrichtigen koénnen. Im Rahmen meiner Beobachtungen jiidisch-muslimischer
Begegnungen im Bahnhofsviertel konnte ich feststellen, dass scherzhafte Beleidigungen,
Code-Switching und Kiezslang zwischen Juden und Muslimen durchaus als reguldrer
Bestandteil des Verhaltenskodexes innerhalb dieser lokalen Biindnisse betrachtet werden
konnen. Dieses scheinbar widerspriichliche Verhalten ist ein wesentlicher Aspekt der
informellen Regeln, die bestimmen, wer als zugehorig gilt und wer nicht. Deutlich wird
dies in der Aussage eines bekannten Bewohners, der auf die Kritik, dass er Stereotypen

* Everett/Gidley, Getting Away, 2018, S. 188.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 14
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

nicht ausreichend entgegenwirke, wie folgt antwortete: ,Ich wohne seit Jahren im
Bahnhofsviertel, viele Leute kennen mich. Wenn ich jetzt anfange, mich politisch korrekt
zu allem zu auflern, kann ich mich im Viertel nicht mehr sehen lassen.“ Zur weiteren
Veranschaulichung sei hier Noah herangezogen. Noah ist ein jiidischer Geschiftsmann,
der im Bahnhofsviertel aufgewachsen ist und Teil eines multiethnischen Biindnisses ist,
das sich fir eine positive Verinderung des Stadtviertels einsetzt. Kiirzlich hatte er die
Gelegenheit, mit Ibrahim zusammenzuarbeiten, einem muslimischen Unternehmer mit
guten Kontakten im Viertel. Im Rahmen unseres Interviews wurde deutlich, dass Noah
Muslimen gegeniiber dennoch eine gewisse Skepsis hegt. Er duflert Zweifel an der
Vertrauenswiirdigkeit von Menschen arabischer Herkunft, insbesondere aufgrund ihrer
Unterstiitzung fiir Paldstina. Kurd:innen sieht er als ,,unproblematisch“ an, wihrend eine
Zusammenarbeit mit Tiirk:innen nur moglich sei, wenn diese nicht besonders religios
seien. Mit Ibrahim koénne er grundsitzlich kooperieren, da er ihn nicht als ,echten
Muslim“ betrachte: ,Er trinkt ja auch Alkohol.“ Diese Ambivalenzen und Spannungen
sind charakteristisch fiir die sozialen Beziehungen im Bahnhofsviertel. Obgleich
zahlreiche und zum Teil sehr problematische Stereotype im Alltag prasent sind, die von
den jeweiligen Akteuren gegenseitig akzeptiert werden, lassen sich robuste
freundschaftliche Beziehungen sowie Kooperationsprojekte zwischen Juden und
Muslimen im Bahnhofsviertel beobachten.

Gelebte Vielfalt und ihre Herausforderungen

Obwohl das Bahnhofsviertel oft als Modell fiir ein vielfiltiges und integratives
Zusammenleben angepriesen wird, zeigen meine Forschungsergebnisse, dass es auch
hier zu Spannungen zwischen jidischen und muslimischen Bewohner:innen kommen
kann, die sich nicht unbedingt allein religiés oder politisch erkliren lassen. So
berichteten einige Befragte von Konflikten, die durch wirtschaftliche Konkurrenz wie
iberhohte Preise fiir bestimmte Produkte entstehen. Auch Neid und Missgunst innerhalb
der Geschiftswelt wurden als Ursachen fiir Spannungen genannt. Ein muslimischer
Kinstler und Bewohner des Bahnhofsviertels nannte folgendes Beispiel: ,[Das
Restaurant] Fusion wurde als der Ort bekannt, an dem man ein Hihnchen fir 11,50 Euro
kaufen konnte, auch wenn es an der Ecke fiir 3,00 Euro zu haben war [...]. Aber niemand
hat jemals gesagt, dass es ein neuer jiidischer Laden war. Es war einfach der Ort, wo man
ein Hihnchenbrotchen fiir 11,50 Euro kaufen konnte. So reden die Muslime im
Bahnhofsviertel. Es war allen egal, dass es Juden waren [...]. Die religiése Identitit war
vollig nebensichlich.“ Es wurde auch deutlich, dass viele der Befragten zdgern, solche
Konflikte offen zu benennen, da sie befiirchten, ihr positives Image und das
Geschiftsmodell eines harmonischen Zusammenlebens zu beschadigen.

Das Zusammengehorigkeitsgefithl im Bahnhofsviertel und seine Rolle als Standort
fiir innovative interkulturelle Projekte von Menschen mit Migrationshintergrund werden
mittlerweile auch durch externe Ereignisse beeinflusst. So haben sich die jiingsten
Spannungen im Nahen Osten oder die Verschworungstheorien wihrend der COVID-19-
Pandemie auf das lokale Klima ausgewirkt. Auch innerhalb der lokalen Geschifts-
netzwerke kam es zu Spannungen, die auf unterschiedlichen Moralvorstellungen

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 15
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

beruhten. So distanzierte sich ein jidischer Geschiftsmann aus Protest von einer
langjahrigen Nachbarschaftsinitiative. Er begriindete dies damit, dass ein Vorstands-
mitglied aktiv Werbung fiir das Rotlichtviertel gemacht habe. Jidinnen und Juden
diirften damit nicht mehr in Verbindung gebracht werden, so der Unternehmer, der sich
damit indirekt auch von der kreativen Verwendung der Kosher-Nostra-Geschichten im
Bahnhofsviertelmarketing distanzierte. Diese Haltung stief3 bei der konservativen
tiirkisch-muslimischen Gemeinde und der 6rtlichen Moschee auf Zustimmung. Andere
Akteure vertraten jedoch die Auffassung, dass eine Forderung des Rotlichtviertels
durchaus legitim sein miisse, und fithrten dafiir unterschiedliche Griinde an. Ein
muslimischer Gesprachspartner betonte, dass ein vollig homogenes Viertel unrealistisch
und nicht erstrebenswert sei, wihrend ein anderer Insider des Rotlichtviertels darauf
hinwies, dass der erste Tag nach dem Ramadan traditionell der einnahmestarkste Tag
des Gewerbes sei.

Ein eindrucksvolles Zeichen des interreligiésen Dialogs und des gesellschaftlichen
Zusammenhalts ist das jahrliche offentliche Iftar (Fastenbrechen) wihrend des
Ramadans im Frankfurter Bahnhofsviertel. An der Veranstaltung nehmen neben dem
jiudischen Frankfurter Oberbiirgermeister (bis 2022) auch Vertreter:innen verschiedener
religioser, politischer und gesellschaftlicher Institutionen teil. Das Iftar wurde von
muslimischen Geschiftsleuten organisiert und von jiidischen Unternehmen im Stadtteil
grofdziigig unterstiitzt. In der lokalen Presse wurde die Veranstaltung als Symbol fiir
Toleranz und Nachbarschaftlichkeit dargestellt. Bei meinem Besuch im April 2022
betonte ein muslimischer Organisator ausdriicklich die Teilnahme von Muslimen, Juden,
Christen und Menschen anderer Religionen am gemeinsamen Fastenbrechen — gefolgt
von kurzen politischen Reden gegen Rassismus, Fremdenfeindlichkeit und
Antisemitismus.

Bei genauerer ethnografischer Untersuchung wurden jedoch auch Spannungen
sichtbar. Die Zusammenarbeit mit dem transnationalen Moscheeverein und die
politische Instrumentalisierung des Iftars durch den Biirgermeister (der zu diesem
Zeitpunkt unter Korruptionsverdacht stand und dessen Biiro am Tag des Iftars
durchsucht wurde) fithrten zu einem gewissen Dissens. Kritische Stimmen aus
konservativen Kreisen der ortlichen Moschee duferten auch Bedenken wegen des
Alkoholausschanks in einem Kiosk, dessen Besitzer an der Organisation des Iftars
beteiligt war. Zudem fand das Iftar direkt vor einem Sexshop statt, was bei einigen
Teilnehmenden zu einer ambivalenten Haltung fithrte. Trotz dieser Unterschiede
betonten die Organisatoren die Notwendigkeit guter lokaler Beziehungen. Die
Anwesenheit des Imams und einiger jidischer Unternehmer unterstrich die
interreligiose und interkulturelle Bedeutung der Veranstaltung. Ein Vertreter der
ortlichen Moschee meinte, man miisse in dieser Frage ,pragmatisch vorgehen*. Dies sei
die Realitit im Bahnhofsviertel und man tue alles, um die guten Beziehungen vor Ort zu
fordern. Die beobachteten Kompromisse und Aushandlungsprozesse widersprechen den
oft stereotypen Vorstellungen von Ghettoisierung und ethnisch-religioser Abschottung in
multikulturellen Kontexten.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 16
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



e MedaonnuTn

Magazin fiir jiidisches Leben in Forschung P und Bildung

Fazit

Das Frankfurter Bahnhofsviertel ist ein iberzeugendes Beispiel fir die Fluiditit und
die Schaffung neuer, hybrider Identititen durch geteilte Minderheitenerfahrungen und
pragmatisches Zusammenleben. Die Analyse hat gezeigt, dass sich in diesem lokalen
Kontext robuste, generationeniibergreifende jiidisch-muslimische Netzwerke etabliert
haben, die auf Ambiguititstoleranz und einem gemeinsamen Kodex der Nachbarschaft
beruhen.

Diese positiven Entwicklungen wurden jedoch durch externe Faktoren geschwicht:
Die politischen Ereignisse nach dem 11. September 2001 fiithrten zu einer verstirkten
religiosen Fremdzuschreibung, wihrend die neoliberale Stadtpolitik und die
Gentrifizierung die Basis der Kooperation untergruben. Das medial verbreitete Narrativ
des friedlichen Zusammenlebens als ,besonders’ oder ,auflergewohnlich® bedarf daher
einer kritischen Betrachtung, da es die Komplexitit und die tief verwurzelten
Spannungen verdeckt.

Die Forschung belegt aber auch, dass selbst unter dem Druck globaler Konflikte (wie
nach dem 7. Oktober 2023) die Resilienz der lokalen Netzwerke fortbesteht. Gleichzeitig
zeigt die Analyse der Kommerzialisierung von Vielfalt, dass die Gefahr besteht, dass
lokale Geschichten und subalterne Perspektiven zugunsten eines homogenen Stadt-
marketings iibergangen und verdringt werden. Die Grenzen der Forderung jiidisch-
muslimischen Zusammenlebens werden dort sichtbar, wo ckonomische Interessen und
hegemoniale Diskurse die Selbstbestimmung und die gewachsenen Allianzen der
Minoritaten iiberschreiben.

Zitiervorschlag Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder
Barriere nachbarschaftlicher Verstindigung am Beispiel jiidisch-
muslimischer Begegnungen, in: Medaon — Magazin fiir jiidisches Leben in
Forschung und Bildung, 19 (2025), 37, S. 1-17, online unter
https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf [dd.mm.yyyy].

Zum Autor Dr. Arndt Emmerich ist Senior Lecturer und Programme Leader
fiir Soziologie an der University of Hertfordshire. Zudem ist er als Gast-
wissenschaftler am Max-Planck-Institut zur Erforschung multiveligivser und
multiethnischer Gesellschaften, Gottingen, und als Honorary Research
Fellow am Department of Psychosocial Studies, Birkbeck, University of
London, assoziiert. Als Vorstandsmitglied des Forschungsnetzwerks Reli-
gionssoziologie der European Sociological Association (ESA) sowie des jii-
disch-muslimischen Bildungswerks Maimonides trigt er aktiv zur inter-
nationalen Fachdiskussion und politischen Debatte bei. Seine Forschungs-
schwerpunkte umfassen die Governance von Diversitit, Religions- und
Kultursoziologie sowie interreligiose Begegnungen. Fiir seinen Artikel
Jewish-Muslim Friendship Networks: A Study of Intergenerational Boun-
dary Work in Postwar Germany’ wurde er 2025 mit dem Rethinking German
History Prize der German History Society in GrofSbritannien ausgezeichnet.

Arndt Emmerich: Kultur und Kommerz als Briicke oder Barriere nachbarschaftlicher Verstandigung am Beispiel
judisch-muslimischer Begegnungen. 17
Medaon 19 (2025), 37 — URL: https://www.medaon.de/pdf/medaon_37_emmerich.pdf



	Arndt Emmerich
	Kultur und Kommerz als Brücke oder Barriere nachbarschaftlicher Verständigung am Beispiel jüdisch-muslimischer Begegnungen


